


MARIAGE DES PRÊTRES.



TRIBUNAL CIVIL DE PERIGUEUX
(Dordogne).

DÉBATS SUR LA QUESTION

MARIAGE DES PRÊTRES.
Plaidoirie de, Mes Jules FAVRE et MIE , neveu ; 

Conclusions de M. BOURGADE, procureur impérial, 
Jugement du Tribunal.

SOLUTION :
L’engagement dans les ordres sacrés n’est pas 

un empêchement au mariage.____________r BIBLIOTHEQUE
i DE LA ILLE

Prix : 1 fr. 50 c. j. DÉ PERIGEE l\

PERIGUEUX,
IMPRIMERIE DUPONT ET Ce.

1862.



■



TRIBUNAL CIVIL DE PÉRIGUEUX.

Présidence de M. SAINTESPÈS-LESCOT.

MARIAGE DES PRÊTRES.

QUESTION RÉSOLUE : L’engagement dans les ordres sacrés 
n’est pas un empêchement au mariage ; on chercherait vainement 
dans nos lois une prohibition contre le mariage du prêtre catholi­
que; l’officier de l’état civil qui refuse de procéder au mariage 
d’un prêtre doit y être contraint par les tribunaux.

Audience du 3 février 1862.

Me Bouclier, avoué de M. Brou de Laurière, 
ex-curé de Cendrieux, se lève et donne lecture des 
conclusions suivantes, qui font connaître les faits du 
procès :

« Atfendu que dans le mois de juillet 1861, 
M. Brou de Laurière s’est présenté devant MM. les 
maires de Périgueux et de Cendrieux, pour faire 
procéder à la publication des bans de son mariage 
projeté avec Elisabeth Fressange, sans profession, 
domiciliée à Périgueux ;

» Attendu que MM. les maires, alléguant la qualité 
de prêtre du concluant, ont refusé les publications ;

» Attendu que le mariage est, aux yeux de la loi, 
un contrat purement civil, auquel sont aptes tous les 
citoyens contre lesquels un empêchement formel 
n’est pas édicté ;

» Attendu qu’en réglant minutieusement cette ma­



— 6

tière, le code Napoléon a indiqué les causes diverses 
qui s’opposent à la célébration d’un mariage et qui 
sont tirées du défaut d’âge, de la parenté, du vice du 
consentement, d’un lien antérieur; et qu’en ne ran­
geant point les vœux religieux parmi ces motifs d’em­
pêchement, il a, par là-même, prohibé toute opposi­
tion qui s’appuierait sur l’existence de ces vœux ;

» Attendu que vainement, pour empêcher le ma­
riage des citoyens engagés dans les ordres, on invo­
que les art. 6 et 26 de la loi organique des cultes de 
germinal an X, et on prétend en tirer cette consé­
quence que l’autorité civile doit prêter main-forte 
aux canons reconnus par l’Eglise;

» Attendu que les deux grands principes de la li­
berté de conscience et de l’égalité devant la loi re­
poussent énergiquement une application aussi erro­
née de ladite loi ; qu’en établissant une sorte de traité 
entre le pouvoir spirituel et le pouvoir temporel, elle 
n’a eu d’autre but que de régler leurs rapports res­
pectifs, d’assurer leur mutuelle indépendance, en 
soumettant toutefois le spirituel au temporel, dans 
tous les cas où l’intérêt de l’Etat semblerait l’exiger;

» Qu’il y a un abîme entre un pareil état de choses 
et la soumission des pouvoirs civils aux règles con­
sacrées par les décisions de l’Eglise catholique;

» Attendu d’ailleurs qu’on peut légitimement cop- 
tester l’autorité des canons qui ont prohibé le ma­
riage des prêtres ;

» Que la règle du célibat, qui leur a été. définiti­
vement imposée seulement vers le milieu du seizième 
siècle, était non-seulement inconnue, mais condam­
née dans la primitive Eglise, dont tous les pasteurs 
étaient libres de contracter mariage;



» Que cette règle peut surtoutètre considérée comme 
une arme de domination et de discipline destinée à 
favoriser la suprématie du saint-siège, mais quelle 
n’est et n’a jamais été un élément de la foi religieuse 
sur laquelle repose le catholicisme;

» Attendu qu’il importe plus que jamais de mainte­
nir d’une main ferme l’indépendance du pouvoir civil 

-et de conserver à la législation le caractère exclusi­
vement laïque que ses auteurs et les jurisconsultes 
qui l’ont commentée lui ont toujours reconnu;

» Par ces motifs et autres qu’il plaira au tribunal 
suppléer dans sa sagesse,

» Ordonner que par MM. les maires de Périgueux 
et de Cendrieux, il sera procédé aux publications et 
célébration du mariage du concluant avec Mlle Élisa­
beth Fressange ; ordonner la mention du jugement à 
intervenir sur les registres de l’état civil des com­
munes de Périgueux et de Cendrieux, condamner 
MM. les maires aux dépens. »

Me Méran, avoué , prend les conclusions suivan­
tes , au nom deM. le maire de la ville de Périgueux :

« Attendu que, par exploit de Soulet, huissier à 
Périgueux, en date du 16 décembre 1861, M. Pierre- 
Adolphe Brou de Laurière, ex-curé de la paroisse de 
Cendrieux, a fait assigner le concluant devant le tri­
bunal pour voir ordonner que par lui il serait pro­
cédé aux publications et célébration de son mariage 
avec Mlle Elisabeth Fressange; voir .ordonner la 
mention du jugement à intervenir sur les registres 
des publications de mariage de la commune de Péri­
gueux, et s’entendre condamner aux dépens;



— 8 —

» Attendu que sur cette assignation M. le maire a 
constitué avoué ; que l’affaire a été portée à l’audience 
et est aujourd’hui sur le point d’être jugée ;

» Que, par suite, le concluant est appelé à faire 
connaître ses moyens et conclusions comme défen­
deur ;

» Attendu qu’en présence des instructions minis­
térielles, de l’état de la jurisprudence et de la diver­
gence d’opinion des auteurs, le concluant a cru de 
son devoir, à cause de la qualité de prêtre qui est 
attachée à la personne de M. Brou de Laurière, de 
refuser de procéder aux publications de son mariage 
projeté avec ladite demoiselle Fressange ;

» Attendu qu’aujourd’hui le concluant ne se croit 
point obligé d’examiner le mérite des considérations 
de droit au moyen desquelles M. Brou de Laurière 
veut établir que le refus du concluant n’est pas fondé ;

» Que c’est au tribunal, saisi de l’affaire, à pro­
noncer sur cette grave question, après que le minis­
tère public aura fait connaître son opinion ; que le 
concluant ne peut que s’en remettre à justice ;

» Par ces motifs, il plaira au tribunal donner acte 
au concluant de ce qu’il s’en remet en justice, et sta­
tuer ce que de droit quant aux dépens. »

Me Gadaud, avoué de M. le maire de la com­
mune de Cendrieux, déclare à son tour prendre les 
conclusions ci-après :

« Attendu que par exploit du ministère de Soulet, 
en date du 30 janvier 1862, le sieur Brou de Lau­
rière, ancien curé de la commune de Cendrieux, a 
assigné le concluant en sadite qualité, pour voir or­



— 9

donner par le tribunal qu’il serait procédé aux pu­
blications et célébration du mariage dudit Brou de 
Laurière avec la demoiselle Elisabeth Fressange ; 
voir ordonner la mention du jugement à intervenir 
sur les registres des publications de mariage de Cen­
drieux; s’entendre condamner aux dépens;

» Attendu qu’il semble résulter des instructions 
ministérielles des 14 janvier 1806 et 30 janvier 1807 
que l’engagement dans les ordres sacrés serait un 
empêchement à la célébration du mariage, et que 
des circulaires postérieures en daté ont fait inhibi­
tion formelle aux officiers de l’état civil de passer 
outre à cette célébration ;

» Qu’en cet état, et en présence surtout des déci­
sions émanées de la cour suprême, en date du 21 fé­
vrier 1833 et 23 février 1847, le concluant, dans un 
intérêt d’ordre public, a dû nécessairement surseoir 
à toutes résolutions et attendre, pour procéder à la 
célébration du mariage, les injonctions formelles de 
l’autorité judiciaire ;

» Par ces motifs, il plaira au tribunal donner acte 
au concluant de ce qu’il déclare s’en remettre à jus­
tice sur le mérite de la demande et sur les dépens. »

M. le Président donne acte.

Me Jules Favre, bâtonnier de l’ordre des avo­
cats de Paris, chargé de soutenir la demande de 
M. Brou de Laurière, se lève et s’exprime en ces ter­
mes, au milieu d’un profond silence :

Comme le tribunal le pressent, je n’ai rien à dire 
des faits qui ont amené le procès soumis à sa haute



10 —

sagesse. M. Brou de Laurière, engagé dans les or­
dres, mais n’exerçant plus le saint ministère, veut 
contracter mariage : le peut-il? L’opposition faite 
par les maires de Périgueux et de Cendrieux, qui, 
déclarant n’avoir aucune opinion, s’en remettent à 
votre justice'en présence de l’incertitude des textes, 
cette opposition est-elle fondée? Telle est la double 
question à résoudre.

Au seuil de celte grave discussion, une doulou­
reuse surprise s’empare de moi. Quoi, après tant 
d’efforts déployés par l’intelligence humaine pour 
arriver à une législation rationnelle et précise ; après 
tant de veilles, de nobles travaux, de dissertations 
profondes, après tant de légitimes aspirations vers 
un régime qui trace à chacun ses droits et ses de­
voirs, nous en serions encore réduits à hésiter sur 
un point aussi capital que celui qui met en question 
l’ordre civil tout entier et la liberté de conscience !

D’un côté, j’entends les docteurs demander d’une 
voix unanime la consécration de ce grand principe. 
De l’autre, les tribunaux semblent le méconnaître. 
Le plus auguste de tous, celui dont les décisions sont 
reçues comme des oracles souverains, penche vers le 
passé, et, docile aux inspirations d’un autre âge, 
ramène violemment la société en arrière, au risque 
de la replonger dans un abîme dont elle se croyait 
pour toujours délivrée.

Un tel spectacle serait de nature à troubler les 
âmes et à faire douter de l’avenir, si une foi profonde 
dans le triomphe définitif du vrai ne soutenait ceux 
qui seraient tentés de chanceler. 11 est de l’essence 
de.tout progrès de se réaliser par la lutte et d’asseoir 
son plus solide fondement sur un terrain disputé



- 11 —

pied à pied par les épreuves et les luttes de la 
pensée.

Ainsi en sera-t-il de l’importante question qui vous 
est soumise. La mettre en lumière est un devoir 
pour quiconque a l’honneur de jouir du privilège 
d’une parole indépendante. Lorsque, tout-à-l’heure, 
elle vous apparaîtra dégagée des erreurs , des préju­
gés, des sophismes qui peuvent l’obscurcir encore, 
vous comprendrez qu’elle renferme dans son sein la 
condamnation ou l’affermissement de l’ordre nou­
veau. C’est la société civile qui est en cause, elle est 
agenouillée devant le sanctuaire; vous tenez dans vos 
mains ou l’émancipation ou l’asservissement de son 
indépendance. L’Eglise et l’Etat sont aux prises. De 
toutes parts se pressent des événements que nulle 
puissance humaine ne pourra maîtriser. Vous, mes­
sieurs , pénétrés de la haute mission que vous avez 
à remplir, vous n’hésiterez point à soutenir d’une 
main ferme et résolue le noble élément de la liberté 
morale qui fait la force, la fécondité, la gloire des 
sociétés modernes.

Et ce n’est point par une vaine ambition de lan­
gage que je prêle ces aspects élevés au problème que 
vous avez à résoudre. Reconnaître que le prêtre peut 
se marier, c’est déclarer à la fois le mariage un con­
trat civil, et le prêtre un citoyen. Lui refuser ce 
droit, c’est revêtir Rome de la pourpre impériale, 
c’est soumettre l’autorité nationale au joug détesté 
d’une domination étrangère. (Mouvement.)

Où peut être le prétexte d’une si grave, d’une si 
dangereuse résolution?

J’ouvre le code, qui contient la règlementation des 
droits et des devoirs des citoyens. Le mariage, ce



—' 12 —

grand acte de la vie humaine, n’a été ni dédaigné 
ni rapetissé. Fidèles au contraire aux traditions de 
tous les peuples policés, nos législateurs lui ont 
donné une large place dans leur œuvre. Ils se sont 
appliqués à l’entourer de toutes les garanties qui 
pouvaient assurer sa pureté, sa force, sa haute in­
fluence sociale. Tout, en effet, a été minutieusement 
prévu. Le code civil prend l’enfant au berceau; il* 
protège sa faiblesse, défend son patrimoine, et le 
conduit pour ainsi dire par la main jusqu’au-delà 
des limites de son adolescence. À ce moment décisif, 
où se découvrent devant lui des perspectives nouvel­
les que la bonté de Dieu a rendues si riantes, où 
l’amour ouvre dans son âme de fortes et fécondes 
sensations ; à ce moment, dis-je, le législateur aban­
donne-t-il le jeune homme à ses passions? Non, 
son union est d’avance réglementée avec sagesse, 
pour que des désordres n’en soient pas la consé­
quence. Tout est prévu avec cette sage simplicité qui 
est l’attribut des lois modernes dont la source se 
puise dans la philosophie. La loi, comme la religion, 
gouverne et épure ses passions. Elle fait du mariage 
le fondement de la famille, la base de l’Etat. Et c’est 
au nom de ces intérêts sacrés quelle détermine ri­
goureusement toutes ses conditions.

Ainsi, on voit figurer dans ses textes tout ce qui 
est relatif aux empêchements , lesquels sont tirés de 
l’âge, de la parenté , d’un lien antérieur. Mais elle 
n’établit aucune distinction de races, de castes, de 
religion, car au-dessus des règles qu’elle consacre 
planent ces deux principes qui dominent et éclairent 
le code civil : la liberté de conscience, l’égalité de­
vant la loi.



- 13 —

C’est là l’esprit du code civil, et j’ai le droit d'affir­
mer qu’il n’y a pas un mot qui permette de croire 
que le prêtre y trouve un empêchement à son ma­
riage.

On vous convie d’introduire dans la loi une ex­
ception qui n’a pas été écrite : celle qui retranche le 
prêtre de la société française, le découronne et lui 
fait perdre sa qualité de citoyen. Je ne pourrais la 
comprendre, cette exception, qu’en supposant ses 
partisans convaincus que la règle interdisant le ma­
riage du prêtre catholique est étroitement liée au 
dogme religieux ; qu’on ne peut détruire l’une sans 
porter atteinte à l’autre. Prévenir une attaque à la 
religion, n’est-ce pas un devoir qu’il faut accomplir 
à tout prix ? La grandeur de ce but n’explique-t-elle 
pas les plus téméraires hardiesses ? S’il importe de 
maintenir intact le dépôt sacré des lois civiles, qu’est 
cet intérêt auprès de celui qui tend à sauvegarder la 
religion elle-même? Nul doute que ce sentiment, 
inspirant les mœurs, frappant d’un incurable discré­
dit le prêtre qui renonce au ministère, n’ait engen­
dré dans de droites et pures consciences ces scru­
pules dont est sortie la jurisprudence que je dois 
combattre.

Eh bien, pour la combattre dans son fondement, 
j’oppose cette proposition très nette : Le célibat du 
clergé n’est point essentiellement lié au dogme. C’est 
une institution canonique, postérieure de quatre 
siècles à l’établissement de la religion catholique, et 
il pourrait disparaître sans qu’aucun des dogmes de 
cette religion fût seulement effleuré.

J’ajoute que les décisions de l’Eglise qui ont défi­
nitivement ordonné le célibat n’ont jamais été admi­



— 14­
ses régulièrement en France ; elles n’ont jamais été 
introduites dans notre droit civil, et n’ont jamais 
été reconnues par la magistrature. Si, à une épo­
que rapprochée de 89, des mariages de prêtres ont 
été annulés, c’est qu’alors la doctrine religieuse se 
trouvait mêlée à la puissance civile, c’est que la ma­
gistrature était jusqu’à un certain point subordonnée 
au pouvoir religieux.

Au surplus, cette règle du célibat a été anéantie 
par la législation moderne; ses auteurs s’en sont net­
tement expliqués.

Je formulerai donc ainsi les trois propositions que 
j’aurai à développer :

1° La règle du célibat des prêtres est une institu­
tion contingente, humaine;

2° La règle du célibat des prêtres n’a jamais fait 
partie de notre droit public ;

3° La règle du célibat des prêtres a été définitive­
ment proscrite après 4789, et le niveau que le code 
civil a fait passer sur le front de tous les citoyens ne 
saurait être faussé par une loi sacèrdotale. (Sensa­
tion.)

Demandons-nous quelle peut être l’origine du cé­
libat. De quoi s’agit-il, si ce n’est de la violation la 
plus manifeste des desseins du souverain ordonna­
teur de toutes choses ? Remontant à l’essence même 
des choses, cherchons à découvrir la raison cachée 
des institutions humaines. Faudrait-il beaucoup d’ef­
forts pour démontrer que celle-ci n’est pas en har­
monie avec le dessein général qui préside à l’ordre 
admirable du monde? Jetez les yeux autour de vous. 
Ne voyez-vous pas que tout se féconde, tout naît, 
tout se perpétue par cette merveilleuse loi de l’at-



— 15 —

traction de l’amour ? N’admirez-vous pas ce prodi­
gieux ensemble de créations nécessaires qui compo­
sent le milieu qui nous enveloppe, nous entraîne, 
nous domine? Partout les êtres se rapprochent et 
multiplient; partout, comme par un divin concert, les 
forces opposées se confondent et s’absorbent. Et de 
cette attraction mystérieuse, de cette immense et fé­
conde alliance, naît la vie universelle , où l’homme 
peut n’être qu’un accident, mais où, supérieur à tous 
par son intelligence, il peut être salué comme le roi 
de la création, puisqu’il connaît Dieu, qu’il se con­
naît et connaît son semblable ; puisqu’il est gouverné 
par des lois morales qui lui apprennent le renonce­
ment et le sacrifice.

L’homme échappe-t-il à cette loi suprême de l’a­
mour qui étend son niveau sur tout ce qui existe, el 
qui confond tous les êtres dans son muet accomplis­
sement ?

Ecoutez. Je vous parlais tout à l’heure du livre de 
la loi ; prenez celui de la religion. Remontons parla 
pensée à travers la nuit des âges écoulés. Rien 
n’existe. Les temps vont commencer. Comme un astre 
radieux qui dissipe les nuées pour éclairer le firma­
ment, l’univers sort des mains du souverain ordon­
nateur. Il le suspend à la voûte éthérée, l’entoure 
d’une atmosphère; il établit les saisons, les lois de 
création, et quand chaque brin d’herbe est à sa place, 
il appelle l’homme, qu’il pétrit du limon de la terre. 
Ce sera sa plus belle création. Il lui donne le rayon 
de la beauté. Puis il fait passer devant lui tous les 
animaux de la terre, Et cependant tout lui manque 
encore. Et Dieu, le voyant seul, lui dit : Tu ne dois 
pas être isolé. Puis, le plongeant dans un doux som-



— 16 —

raeil, il tire de son sein celle qui sera plus que lui, 
qui sera sa joie, sa consolation, sa force pendant le 
court passage de la vie. Et Dieu dit encore que la 
femme quittera son père et sa mère, que l’homme 
quittera le foyer domestique. Tous les deux ne feront 
qu’un, et-ils formeront cette branche féconde d’où 
surgira la population de la terre. (Marques d’appro­
bation. — Des applaudissements, réprimés par 
M. le président, se font entendre sur plusieurs points 
delà salle.)

Faut-il insister après cela et demander le maintien 
du célibat, de cette loi qui détermine des passions 
qui dessèchent le cœur ; faut-il qu’on laisse ainsi 
s’immoler des générations qui viennent offrir l’holo­
causte de leur propre nature à Dieu qui n’en veut 
pas? (Nouveau mouvement.)

L’antiquité ne connaissait pas le célibat. Chez la 
nation juive, on l’avait en horreur, et le célibat était 
proscrit dans le sacerdoce. Il n’était pas permis à un 
pontife de s’allier à une femme qui ne fût pas hono­
rable. Chez les autres peuples, les législateurs pros­
crivirent le célibat et en firent une sorte d’état de 
déchéance. Partout la plus sainte institution a été 
celle du mariage.

Et comment en a-t-il été à l’époque de l’institution 
du christianisme? Nous voyons le Christ choisir au­
tour de lui des apôtres engagés dans les liens du ma­
riage ; tous, à l’exception de saint Paul et de saint 
Jean, étaient mariés. Or, voici ce que saint Paul lui- 
même, dans une épître à Tite (chap. 1, vers. 5, 6, 
7), dit du célibat des prêtres : « La cause pourquoi 
je t’ai laissé en Crête, c’est afin que tu corriges les 
choses qui restent, et que tu constitues des prêtres



— 17 -

par les villes, comme aussi je le l’ai ordonné. À sa­
voir s’il y a quelqu’un qui soit irrépréhensible, mari 
d’une seule femme, ayant enfants fidèles, non accu­
sés de dissolution ou désobéissants. Car il faut que 
l’évêque soit sans crime comme dispensateur de Dieu, 
non point fier, ni colère, ni adonné au vin, ni bat­
teur, ni convoiteux de gain déshonnête. »

Dans sa première à Timothée (chap. 3, vers. 1, 2, 
4, 5), saint Paul dit encore : « Parole fidèle : Si au­
cun a affection d’être évêque, il désire une œuvre 
excellente. Mais il faut que l’évêque soit irrépréhen­
sible, mari d’une seule femme. Conduisant honnête­
ment son ménage, ayant ses enfants sujets en toute 
chasteté. Car si quelqu’un ne sait conduire son mé­
nage, comment aura-t-il soin de l’Eglise de Dieu? »

Pendant les quatre premiers siècles, les prêtres se 
sont mariés ; les évêques ont eu des femmes et des 
enfants, et plusieurs papes même se sont conformés 
à cette coutume.

C’est en 314, au concile d’Àncyre, que, pour la 
première fois, la question se pose, que la contesta­
tion s’établit; mais elle est résolue dans le sens de la 
pureté de la doctrine. Le concile d’Àncyre n’admet 
pas le célibat. Il dit : « Les diacres qui à leur ordi­
nation ont protesté qu’ils prétendaient se marier, s’ils 
l’ont fait ensuite, demeurent dans le ministère; s’ils 
n’ont rien dit dans leur ordination et se marient en­
suite, ils seront privés du ministère. » Cette règle 
est la consécration du mariage des prêtres.

Mais il faut dire que dès cette époque s’accréditait 
la doctrine que le mariage est antipathique à la sain­
teté du sacerdoce. Quelle peut être son explication? 
Il n’en est pas d’autre que le sentiment exagéré du



— 18

sacrifice. La religion chrétienne, en se fondant, eut 
à lutter contre des obstacles de toute nature. Les 
plus terribles ne furent pas les persécutions, car 
lorsque la tête d’un martyr tombait, il naissait de 
son sang une foule de disciples. Ce qui devint surtout 
pour elle un sujet de deuil, ce furent les rivalités in­
testines, les divisions sur la doctrine, la corruption 
des mœurs. On voulut alors que les prêtres donnas­
sent l’exemple d’une sainteté exceptionnelle. Mais il 
n’en est pas moins vrai que pendant ces premiers 
siècles, le mariage des prêtres fut admis, et ces siè­
cles ne furent ni les moins grands ni les moins fé­
conds.

Dans toutes les sociétés civiles, les novateurs qui 
veulent aller au-delà du but marqué, apportent tou­
jours le trouble et le désordre. C'est ce qui arriva 
alors. Comme une pieuse consolation aux douleurs 
du célibat, on vit s’introduire la coutume des aga- 
pètes. Je veux parler de ces vierges qui vivaient en 
communauté ou qui s’associaient à des ecclésiastiques 
dans un but de charité. Sous prétexte de religion, 
elles portaient le trouble dans le sacerdoce. Placées 
à côté du prêtre, elles contribuaient à exalter les 
âmes, trop souvent à allumer de coupables passions. 
Ecoutez ce que dit Durand de Maillane dans son 
Dictionnaire de droit canonique, au mot Àgapète : 
« Agape en grec signifie amour, d’où vient qu’on ap­
pelle agapetœ, agapètes, c’est-à-dire bien-aimèes, les 
vierges qui vivaient en communauté ou qui s’asso­
ciaient avec des ecclésiastiques par un motif de piété 
ou de charité. Ces vierges étaient aussi appelées par 
les ecclésiastiques sœurs adoptives; on leur donnait 
aussi le nom de sous-introduiles. La dénomination



— 19 —

n’y fait rien ; c’était toujours des femmes dont la fré­
quentation ne pouvait être que très dangereuse pour 
des gens consacrés au célibat. Il ne faut pas être 
surpris si le concile de Nicée fil un canon exprès 
pour défendre aux prêtres et aux autres clercs l’usage 
des femmes sous-introduites, et ne leur permit de 
retenir auprès d’eux que leurs proches parentes, 
comme la mère, la sœur et la tante. Saint Jérôme 
disait de son temps, touchant l’usage des agapètes, 
qui apparemment n’était pas fini depuis les défenses 
du concile de Nicée : « Undè Agapetarum pestis in 
Ecclesias introiit ? »

Nous venons d’entendre saint Jérôme condamner 
les agapètes. Tous les pères de l’Eglise s’élèvent con­
tre cet usage. Ecoutons saint Grégoire de Nazianze : 
« Je ne sais, dit-il, s’il faut mettre ces femmes équi­
voques au rang des femmes mariées ou des non-ma­
riées, ou s’il faut les mettre dans une troisième 
classe ; mais quand vous devriez vous fâcher contre 
moi, je ne saurais louer cet usage. »

Voici ce qu’en disait à son tour saint Cyprien : 
« C’est une conduite fort suspecte de refuser une 
femme légitime et d’en prendre une qui ne l’est pas. 
C’est promettre devant les hommes la chasteté, et se 
promettre à soi-même de ne point s’abstenir de fem­
mes ; c’est donner en même temps deux preuves op­
posées, l’une de chasteté, l’autre d’incontinence, 
preuves qui se découvrent et se trahissent l’une l’au­
tre; c’est vouloir être adultère et eunuque tout en­
semble. »

Je ne répéterai point ces dernières paroles de saint 
Cyprien ; je n’ai pas le droit d’aller aussi loin qu’un 
père de l’Église. (Rires dans l’auditoire.)



— 20 —

Le concile de Nicée, tenu en 325, proscrit l’insti­
tution des agapètes. À ce même concile, où furent 
agitées toutes les grandes questions de dogme, où 
furent jetés les fondements même de la foi catholi­
que, formulés en un symbole qui se transmet de gé­
nération en génération dans la bouche de tous les 
chrétiens ; à ce concile, la question du mariage des 
prêtres fut nettement posée et longuement discutée. 
Elle fut résolue en faveur de la validité des mariages 
ecclésiastiques.

Trois ans après, un concile fut tenu à Gangres, 
en Paphlagonie, dans le but de décider une querelle 
entre saint Bazile et Eustathe. Ce concile condamna 
Eustathe et promulgua plusieurs canons : 1° Ana­
thème contre ceux qui blâment le mariage et qui 
disent qu’une femme vivant avec son mari ne peut 
être sauvée ; 2° anathème contre ceux qui abandon­
nent leurs enfants sous prétexte de vie ascétique.

Deux siècles plus tard, en 680, a lieu le concile 
œcuménique de Constantinople, qui se prononce 
formellement pour la validité, la nécessité du ma­
riage , et condamne la doctrine contraire, qui alors 
florissait à Rome.

A cette époque, il n’y avait pas de pape dominant 
par le pouvoir temporel. L’Église de Rome, tantôt 
vaincue, tantôt victorieuse, cherchait à établir sa 
prédominence. Tandis qu’en 680 le concile de Cons­
tantinople obligeait les prêtres à rester avec leurs 
femmes, l’empereur Justinien s’était laissé arracher 
par le pape, en 530, un décret dans lequel les ma­
riages des prêtres sont déclarés radicalement nuis et 
exposent les prêtres à des peines corporelles. Peu 
après cependant, Justinien revient sur sa décision et



— 21 -

se contente de déclarer que si un prêtre contractait 
mariage, il devait renoncer au saint ministère. Cela 
est juste. Nul ne doit soutenir le contraire. Que le 
prêtre qui se marie renonce à l’autel, c’est ce que 
voulait en dernier lieu l'empereur Justinien; nous 
ne demandons pas plus que lui aujourd’hui.

Le premier concile qui ait positivement interdit le 
mariage des prêtres est celui de Saint-Jean-de-Latran, 
tenu à Rome en 4123. Mais tous ne s’inclinèrent pas, 
et on vit la résistance se prolonger pendant plusieurs 
siècles encore.

Ce n’est que le concile de Trente qui, en 15io, par 
une déclaration solennelle, prescrit d’une manière 
définitive la règle du célibat.

Je vous demande si la seule date que je viens de 
faire briller à vos yeux n’est pas une démonstration 
sans réplique. Le moyen-âge finit; l'esprit nouveau 
apparaît. Descartes est au berceau, Newton va venir. 
Les lois morales, entourées d’une obscurité profonde, 
vont se révéler ; la société est déjà inondée des clartés 
de l’aurore. Et c’est à cette époque qu’a été irrévo­
cablement établi ce dogme du célibat des prêtres 1 II 

, n’existait pas avant, et il a fallu, pour l’imposer, que 
l’Église épuisât ses foudres et fit entrevoir des peines 
éternelles.

Donc, quinze siècles et demi se sont écoulés de­
puis l’apparition du Christ sur la terre, depuis l’épa­
nouissement sublime de cette religion d’amour qui a 
transformé le monde. Et c’est seulement alors que la 
doctrine du célibat prévaut, qu’elle est définitivement 
établie par les pontifes qui veulent asseoir sur ce 
monde temporel la suprématie absolue du sacerdoce. 
Mais dans ce siècle où le génie de Colomb se révèle,

2



— 22 —

ne voyez-vous pas apparaître le spectre de Luther, 
qui, lui, au nom de la nature humaine qu’on n’ou­
trage jamais en vain, va s’élever contre la simonie 
de l’Église de Rome, et, au nom des corruptions 
qu’il signale , va prêcher une réforme qui divisera la 
chrétienté ! (Mouvement prolongé.)

Ici l’histoire jette sur la question qui nous occupe 
la moins douteuse des lumières. Quel est, en effet, 
celui qui a préparé les décisions des conciles de La- 
tran et de Trente? C’est ce moine, fougueux du xi0 
siècle, Hildebrand, devenu le pape Grégoire VII, qui, 
parti des derniers rangs de la société, parvint jus­
qu’au faite des grandeurs, et vit humilié à ses pieds, 
en chemise, le chef du pouvoir temporel, l’empereur 
d’Allemagne Henri IV. Il est le premier pape qui ait 
fait entendre des paroles menaçantes contre le céli­
bat. Ne voulant pas encore convoquer les conciles 
dont il n’était pas sûr, il savait imposer ses volontés 
d’une autre manière. Un archevêque, à Milan, résiste 
contre ce qu’il croit être une violation des lois divines 
et humaines. Que fait le pape? On va le voir. La 
puissance de Rome, si humiliée de nos jours, ras­
semble une troupe de mercenaires allemands; elle 
met à sa tête un clerc nommé Landulfe, et l’envoie 
combattre à Milan. L’archevêque se barricade et se 
défend; mais, vaincu, il demande grâce, résigne 
ses fonctions, et. son successeur, convaincu par cet 
enseignement, consent à reconnaître la règle du cé­
libat. (Sourires dans l’assemblée.)

Cette règle a eu pour but d’établir une domination 
absolue sur le prêtre, en l’arrachant aux influences 
de la famille. Elle n’a jamais été acceptée en Allema­
gne, et cette contrainte n’est pas étrangère à la ré-



23 —

forme qui, cinq cents ans plus tard, déchire la chré­
tienté, et porte à la puissance des papes un coup si 
terrible.

A ce concile de Trente, séparé de Grégoire VII par 
trois siècles passés, le roi de France et l’empereur 
d’Allemagne font protester par leurs ambassadeurs 
contre la règle qu’on cherche à établir. Voici la ré­
ponse du pape Pie IV : « Il est évident que le ma­
riage introduit dans le clergé détachera les prêtres 
de la dépendance du saint-siège, en tournant toute 
leur affection vers leurs femmes, leurs enfants et leur 
patrie ; que leur permettre de se marier, c’est dé­
truire la hiérarchie et réduire le pape à être évêque 
de Rome. »

Et le cardinal Carpi ajouta : « Que les prêtres une 
fois mariés, leurs femmes, leurs enfants seraient au­
tant d’otages de leur obéissance à leur prince, et que 
bientôt la puissance du pape ne dépasserait pas les 
barrières de Rome. »

J’ai donc le droit d’affirmer qu’interdire le ma­
riage des prêtres, c’est rompre le lien qui rattache le 
citoyen à sa patrie, c’est permettre que le sol de no­
tre pays soit occupé par une armée dont le chef est à 
Rome. Je puis donc affirmer encore que la règle du 
célibat ne se rattache en rien au dogme, quelle laisse 
en dehors tout ce qui touche à la foi, qu’elle est tout 
intérieure, et qu’elle pourrait être changée sans que 
la religion fût modifiée.

Si de l’histoire de l’Eglise nous passons à celle de 
la législation civile, nous n’y rencontrerons aucun 
monument qui contrarie cette appréciation. Si nous 
interrogeons le texte de la loi, nous n’y trouverons 
aucune disposition qui sanctionne la défense ecclé-



— 24 —

siastique. Je me trompe, il en est une; mais quand 
vous saurez tout à l’heure de quelle main elle est si­
gnée, quand je vous la montrerai tachée de sang, 
vous serez épouvantés. (Sensation.)

L’empereur Charlemagne, qui s’est occupé large­
ment de législation , a reproduit les lois de Justinien 
et décrété sagement que le prêtre qui se marie ne 
pourra plus exercer le saint ministère.

Les canons du concile de Trente ont été vainement 
présentés à la France, qui, grâce à l’indépendance de 
ses parlements, les a repoussés. Tous les historiens 
sont d’accord à cet égard, et les registres du parle­
ment viennent confirmer mon argumentation.

J’ai dit qu’un seul édit fait exception dans notre 
législation civile : il est du 4 août 1564, et porte la 
signature de l’ordonnateur de cette mise en scène 
terrible qui s’appelle la Saint-Barthélemy. « Les prê- 
» très, moines, religieux profès, décrète Charles IX, 
» qui se sont mariés, seront contraints de quitter 
» leurs femmes et retourner en leurs couvents et pre- 
» mière vocation, ou se retirer hors du royaume. » 
Merlin pense que cette déclaration était purement 
politique et dirigée contre les huguenots. Àu surplus, 
je ne pense pas que personne dans cette enceinte 
veuille se faire le champion de ce roi qui tira sur son 
peuple du haut du balcon de son palais. (Nouvelle 
sensation.)

Si plus tard, avant 89, quelques dérogations au 
vrai principe se sont produites, c’est qu’alors les 
deux pouvoirs étaient étroitement liés; j’ai tort : le 
pouvoir religieux dominait de toute sa hauteur le 
pouvoir civil, et les parlements, se conformant à 
l’esprit du temps, donnaient parfois raison aux pré-



— 25 —

tentions des évêques. Néanmoins, à cette époque les 
ecclésiastiques étaient souvent relevés de leurs vœux, 
et ils contractaient mariage.

Tel était l’état des choses jusqu’à la fin du xvme 
siècle, siècle glorieux pendant lequel la raison hu­
maine livre de si éclatantes batailles. La révolution 
de 1789 arrive. La philosophie renverse le vieil édi­
fice de la féodalité ; le principe de l’indépendance du 
pouvoir civil est proclamé, le mariage est déclaré 
contrat civil, et l’autorité séculière n’est plus con­
damnée à se traîner à la remorque de l’autorité 
ecclésiastique. La société victorieuse proclame ses 
dogmes dans la constitution de 1791. Cette constitu­
tion règle minutieusement tout ce qui est relatif aux 
droits des citoyens, et aucun empêchement au ma­
riage des prêtres n’est formulé. Le 19 juillet 1793, 
un décret de la convention stipule que « les évêques 
qui apporteraient soit directement, soit indirectement, 
quelque obstacle au mariage des prêtres, seront dé­
portés et remplacés. » Eternel retour des mêmes 
excès et des mêmes violences ! Cette parole de haine 
proférée par les législateurs de 1793, est, à travers 
les temps, une réponse aux anathèmes du concile de 
Trente.

Mais passons sur cette époque et suivons notre 
démonstration.

J’ai dit que la constitution de 1791 proclame le 
mariage un contrat civil. Ici, on m’arrête, et on me 
répond qu’un principe nouveau apparaît dans le 
concordat qu’au sortir de la période révolutionnaire 
le hardi capitaine crut devoir conclure avec le saint- 
siège. Je n’ai pas à discuter la valeur politique de 
cet acte ; j’aurais de graves observations à soumettre



— 26 —

à votre sagesse. Mais je dirai que celte tentative, 
émanée d’une grande et sublime pensée, fut gênée 
dans l’exécution par de mesquines entraves qui me 
permettent d’assurer que si les deux puissances se 
rapprochaient, c’était pour se tromper et se disputer 
une prédominance que chacune d’elles ambitionnait 
pour soi-même.

Cet acte fameux devait concilier deux puissances 
rivales, et donner à la société, comme fondement sta­
ble, leur solennel accord. Jetez les yeux sur les an­
nées qui nous séparent de lui. Demandez-vous si la 
querelle est éteinte, et si, pour être emprisonnées 
dans un cercle officiel, les passions dont la racine est 
dans l’intimité même de la nature humaine sont cal­
mes ou désabusées. Cherchez autour de vous, etdites- 
moi si l’antagonisme n’est pas aussi profond, aussi 
absolu que par le passé? C’est que, quoi qu’on fasse, 
il n’y a aucun moyen humain de faire co-exister, en 
les soumettant à un système commun, deux principes 
opposés. Cette fausse paix engendrera toujours la 
lutte. Pour être sourde et contenue, elle n’en sera ni 
moins violente ni moins acharnée, jusqu’à ce que les 
hommes soient assez sages, assez forts pour résoudre 
le problème par le seul moyen véritablement efficace, 
la liberté. (Mouvement.)

Si j’avais à faire l’histoire du concordat, avec des 
documents authentiques, je démontrerais que chaque 
partie a cherché à jouer l’autre ; que chacune d’elles 
s’est plus ou moins priseau piège ; que chacune s’est 
amoindrie en croyant se fortifier, et que, poui’ domi­
ner sa rivale, elle a plus ou moins transigé avec son 
propre principe.

Je n’en veux pas d’exemple plus éclatant, plus ins-



— 27 —

tructif, que celui même qui nous occupe. Il arrive, 
en effet, que ce concordat, qui devait consacrer la 
prédominance du pouvoir civil, se retourne contre 
lui et lui porte une atteinte considérable.

Aujourd’hui, pour repousser la demande que nous 
soumettons au tribunal, on se sert précisément des 
lois que le concordat a faites pour contenir le pou­
voir épiscopal. Le législateur a formulé des garanties 
qui lui paraissaient nécessaires dans l’article 6 de la 
loi organique du 18 germinal an X , lequel est ainsi 
conçu : « Il y aura recours au conseil d’état dans 
tous les cas d’abus de la part des supérieurs et au­
tres personnes ecclésiastiques. Les cas d’abus sont 
l’usurpation ou l’excès de pouvoir, la contravention 
aux lois et règlements de la république, X infraction 
auxrègles consacrées par les canons reçus en France. » 
L’article 26 de la même loi dispose : « Ils (les évê­
ques) ne pourront ordonner aucun ecclésiastique s’il 
ne justifie d’une propriété produisant au moinsun 
revenu annuel de 300 fr., s’il n’a atteint l’âge de 25 
ans, et s’il ne réunit les qualités requises par les-ca­
nons reçus en France. »

Que signifient ces dispositions? Rien, sinon la vo­
lonté bien résolue, de la part de l’Etat, de dominer 
et absorber la puissance ecclésiastique. Ce n’est pas 
le dogme religieux qui s’inquiète ; c’est de la police, 
de la sûreté, de l’ordre, que l’on prévoit. On fera 
respecter les préceptes dont font partie les canons 
reçus en France, et non les autres !

J’ai souvent relu ces textes du concordat, et cha­
que fois je me suis étonné que les évêques aient ac­
cepté cette juridiction du conseil d’état, que leur im­
pose l’article 6.



— 28 -

Et c’est par cette porte bâtarde que la législation 
des canons serait entrée dans notre droit public ! 
Telle n’était certainement pas la pensée du législa­
teur. S’il a présenté le concordat à l’Eglise, agenouil­
lée devant lui et lui demandant ses autels, il savait 
qu’il tenait dans ses mains la clef de la geôle où il 
pourrait enfermer la vérité religieuse. (Sensation 
prolongée.)

Ce concordat, qui a précédé d’une année la présen­
tation et la discussion du code civil, pouvait-il être 
entendu comme rendant au mariage le caractère de 
sacrement pour une classe de citoyens, divisant la 
nation en deux catégories, les catholiques et ceux 
qui ne le sont pas ? Les discours des orateurs du 
gouvernement sont là pour témoigner le contraire. 
Chacune des paroles de tous ceux qui ont pris part 
à ces travaux proteste contre une semblable supposi­
tion.

Ecoutez comment s’exprimait Portalis en présen­
tant au corps législatif la loi organique du concor­
dat : « Quelques personnes, dit-il, se plaindront 
peut-être de ce que l’on n’a pas conservé le mariage 
des prêtres. Ces dangers (du célibat) sont écartés par 
nos lois, dont les dispositions ont mis dans les 
mains du gouvernement les moyens faciles de con­
cilier l’intérêt de la religion avec celui de la société. 
En effet, d’une part, nous n’admettons plus que les 
ministres dont l’existence est nécessaire à l’exercice 
du culte, ce qui diminue considérablement le nom­
bre des personnes qui se vouaient anciennement au 
célibat. D’autre part, pour les ministres mêmes que 
nous conservons, et à qui le célibat est ordonné par 
les règlements ecclésiastiques ,* la défense qui leur



- 29 —

est faite du mariage par ces règlements n’est point 
consacrée comme empêchement dirimant dans l’or­
dre civil. Ainsi leur mariage, s’ils en contractaient 
un, ne serait point nul aux yeux des lois politiques 
et civiles, et les enfants qui en naîtraient seraient 
légitimes. Mais, dans le for intérieur et dans l’ordre 
religieux, ils s’exposeraient aux peines spirituelles 
prononcées par les lois canoniques. Ils continue­
raient à jouir de leurs droits de famille et de cité ; 
mais ils seraient tenus de s’abstenir de l’exercice du 
sacerdoce. Conséquemment, sans affaiblir le nerf 
de la discipline de 'l'Eglise, on conserve aux indivi­
dus toute la liberté et tous les avantages garantis 
par les lois de l’Etat. »

Ainsi parlait l’un des auteurs de la loi. L’année 
suivante, en avril 1803, le corps législatif étant saisi 
du projet de code civil, titre du Mariage, le même 
Portalis s’explique en termes non moins catégori­
ques : « Sous l’ancien régime, dit-il, les institutions 
civiles et les institutions religieuses étaient intime­
ment unies. Depuis , la liberté des cultes a été pro­
clamée ; il a été possible alors de séculariser la lé­
gislation. On a organisé cette grande idée qu’il faut 
souffrir tout ce que la Providence souffre, et que la 
loi qui ne peut forcer les opinions religieuses des ci­
toyens, ne doit voir que des Français, comme la 
nature ne voit que des hommes. Si les ministres 
de l’Eglise peuvent et doivent veiller sur la sainteté 
du sacrement, la puissance civile est seule en droit 
de veiller sur la validité du contrat. Les réserves et 
les précautions dont les ministres de l’Église peuvent 
user pour pourvoir à l’objet religieux, ne peuvent, 
dans aucun cas ni en aucune manière, influer sur



— 30 —

le mariage môme, qui, en soi, est un objet temporel. 
C’est d'après ce principe que l'engagement dans les 
ordres sacrés, le vœu monastique et la disparité du

I
 culte, qui, dans l'ancienne jurisprudence, étaient

des empêchements dirimants, ne le sont plus. »

Pendant la discussion, M. Réal proposa d’écrire 
en tête du titre que le mariage est un contrat pure­
ment civil ; et si sa proposition, accueillie par le co­
mité de législation, n’eut pas de suites, c’est que le 
consul Cambacérès la jugea inutile, à cause de l’évi­
dence même de la vérité qu’elle énonçait.

Que dire après de telles autorités? et comment 
comprendre qu’em dehors de l’Eglise, dans des as­
semblées de jurisconsultes, le principe contraire ait 
prévalu ?

Il est vrai qu’on cite l’autorité même de Portalis, 
et on m’oppose deux lettres qu’il a écrites sous le pre­
mier empire, en qualité de ministre des cultes, la 
première, en date du 14 janvier 1806, à l’archevê­
que de Bordeaux ; la seconde, du 30 janvier 1807, 
au préfet de la Seine-Inférieure, à Rouen, et dans 
lesquelles cet homme d’état se prononce contre le 
mariage des prêtres. Mais ici, qu’on ne l’oublie pas, 
c’est la volonté violente de l’empereur qui se plaçait 
au-dessus des lois, et Portalis , en signant les deux 
circulaires, ne faisait qu’exécuter et transmettre des 
ordres souverains.

Voici la première :

Le ministre des cultes à Varchevêque de Bordeaux.

Monsieur l’archevêque, j’ai la satisfaction de vous annoncer 
que Sa Majesté Impériale et Royale, en considération du bien 
de la religion et des mœurs, vient d’ordonner qu’il serait dé-



ï

f

:

— 31 —
fendu à tous les officiers de l’état civil de recevoir l’acte de 
mariage du prêtre B... v

Sa Majesté Impériale et Royale considère le projet formé par 
cet ecclésiastique comme un délit contre la religion, la morale, 
dont il importe d’arrêter les funestes effets dans leur principe.

Vous vous applaudirez sans doute, monsieur l’archevêque, 
d’avoir prévu, autant qu’il était en vous, les intentions de no­
tre auguste empereur, en Vous opposant à la consommation 
d’un scandale dont le spectacle aurait affligé les bons et encou­
ragé les méchants.

J’écris à M. le préfet de la Gironde pour qu’il fasse exécuter 
les ordres de Sa Majesté Impériale et Royale. J’en fais égale­
ment part à LL. EExc. les ministres de la justice et de l’in­
térieur.

La sagesse d’une telle mesure servira à diriger l’esprit des . 
administrations civiles dans une matière que nos lois n’avaient 
point prévue.

Cette dernière phrase : dans une matière que nos 
lois ri avaient point prévue, vous fait connaître la 
pensée du jurisconsulte, qui plie sous l’autorité du 
maître. ?

Voici maintenant la lettre adressée au préfet de la 
Seine-Inférieure. De même que la première, elle 
constate que la loi ne s’occupe pas du mariage des 
prêtres, et nous représente l’empereur suppléant 
par sa volonté au silence du code :

Le ministre des cultes au préfet de la Seine-Inférieure.
Monsieur le préfet, S. Em. M. le cardinal-archevêque de 

Rouen m’instruit qu’un mariage vient d’être contracté par un 
prêtre devant l’officier civil de cette ville. J’ignore l’hypothèse 
particulière de cette affaire ; mais je crois devoir profiter de 
cette occasion pour vous offrir quelques règles de conduite en 
pareille circonstance.

La loi civile se tait sur le mariage des prêtres.
Ces mariages sont généralement réprouvés par l’opinion ; ils 

ont des dangers pour la tranquillité et la sûreté des familles.



— 32 —
Un prêtre catholique aurait trop de moyens de séduire s’il 

pouvait se promettre d’arriver au terme de sa séduction par un 
mariage légitime. Sous prétexte de diriger les consciences, il 
chercherait à gagner et à corrompre les cœurs, et à tourner 
à son profit particulier l’influence que son ministère ne lui 
donne que pour le bien de la religion.

En conséquence, une décision de Sa Majesté, intervenue sur 
le rapport de S. E. M. le grand-juge et sur le mien, porte que 
l’on ne doit point tolérer les mariages des prêtres qui depuis 
le concordat se sont mis en communion avec leur évêque 
et ont repris ou continué les fonctions de leur ministère. On 
abandonne à leur consciertce ceux d’entre les prêtres qui au­
raient abdiqué leurs fonctions avant le concordat, et qui ne 
les ont plus reprises depuis. On a pensé, avec raison , que les 
mariages de ces derniers présenteraient moins d’inconvénients 
et moins de scandale.

Une autre fois, l’empereur, au camp de Schœn- 
brun, apprend qu’un prêtre a séduit une jeune tille, 
et qu’il demande à l’épouser. Il ordonne que ce 
prêtre sera enfermé dans une maison de correction, 
et que la jeune fille sera reconduite par la gendar­
merie auprès de ses parents. Ici encore, l’arbitraire 
est au-dessus de la loi.

Le 8 janvier 1813, Portalis, toujours d’après les 
ordres de l’empereur, écrivait aux préfets de faire 
savoir aux maires que l’intention du gouvernement 
était qu’il ne fût reçu aucun mariage entre des blancs 
et des négresses, ni entre des nègres et des blanches.

Voilà jusqu’à quel point allait l’arbitraire de celui 
qui alors se croyait tout permis. Mais laissons-là ces 
choses. Elles trahissent par leur origine le faible qui 
les frappe de mort devant un tribunal puisant ses 
inspirations dans sa conscience et dans la loi.

Ainsi éclairés par l’histoire, par les textes, parles 
travaux et les opinions des législateurs, examinons

'!
I
I



— 33 —

maintenant les diverses phases de la jurisprudence.
La question ne semble pas devoir être résolue 

dans un sens contraire à la liberté des cultes et de la 
conscience. Il en a été autrement. Nul doute que 
cette erreur des jurisconsultes n’ait pour source cette 
fausse idée du concordat d’allier la religion à la poli- 
que, de les faire se soutenir l’une par l’autre, à l’aide 
de concessions réciproques.

Le premier arrêt, cité pour mémoire à cause de sa 
date, est celui de la cour de Bordeaux, 20 juillet 
1807. Il est de l’époque de la circulaire que l’on 
connaît. Passons.

Le deuxième est de 1818. Lorsqu’un roi, rappor­
tant, après tant de mauvais jours, à son peuple qui 
le bénissait, des paroles d’amour, annonçait le règne 
de la loi, on vit avec espoir la question du célibat se 
présenter devant la cour de Paris. Mais celle-ci dé­
clara, 18 mai 1818,1e mariage des prêtres contraire 
à la législation.

La question sommeille jusqu’en 1828. Un jeune 
prêtre, M. Dumonteil, demande à contracter ma­
riage. Le débat fut solennel ; il émut vivement l’opi­
nion. Dans cette cause, un avocat jeune encore, 
M. Mermilliod, enlevé prématurément au barreau, 
déploya un talent remarquable, et son plaidoyer res­
tera comme une œuvre de conscience et de dialec­
tique. La cour de Paris, arrêt du 27 décembre 1828, 
décida la question en faveur des canons. La révolu­
tion de 1830 empêcha la cour de cassation de se 
prononcer. A cette époque, il semblait que la France 
était prête pour d’autres destinées. La question fut 
reprise et portée devant la même cour de Paris, qui, 
le 14 janvier 1832, lui donna la même solution.



- 34 -

Pourvoi en cassation, et la chambre des requêtes, 
21 février 1833, rendit un arrêt de rejet. « Attendu, 
dit cet arrêt, qu’il résulte des art. 6 et 26 de la loi 
organique des cultes de germinal an X que les prê­
tres catholiques sont soumis aux canons qui alors 
étaient reçus en France, et par conséquent à ceux qui 
prohibaient le mariage aux ecclésiastiques engagés 
dans les ordres sacrés ; attendu que le Code civil et 
la Charte ne renferment aucune dérogation à cette 
législation spéciale, l’arrêt attaqué, en interdisant le 
mariage dont il s’agit, n’a violé aucune loi. »

La question se présenta plus tard devant la cour 
de Limoges pour un prêtre nommé Vignaud. Cette 
cour, après un premier arrêt de partage, rendit, le 
17 janvier 1846, un arrêt déclarant qu’en l’état de 
la législation, le sieur Vignaud, ordonné prêtre ca­
tholique, était, par le fait même de cette ordination, 
frappé d'une incapacité légale relativement au ma­
riage. Pourvoi en cassation par Vignaud ; arrêt de 
rejet, le 23 février 1847, dans les mêmes termes que 
celui relatif à Dumonteil.

Cet arrêt Dumonteil, messieurs, causa en France 
une vive émotion. On résolut d’empêcher le retour 
d’une pareille violation du principe civil de notre lé­
gislation. Portalis fils présenta à la chambre des 
députés, le 23 février 1833, une proposition ainsi 
conçue : '« Il est interdit aux tribunaux d’admettre, 
dans aucun cas, d’autres empêchements au mariage 
que ceux qui sont nominativement énoncés au titre 
du Mariage du code civil. »

Et voici comment il la développa : « Cette propo­
sition, dit-il, a pour but unique de consacrer une 
de nos plus importantes lois civiles, qui est ébranlée



— 35 —

et reniée par la jurisprudence de quelques cours du 
royaume. Au titre du Mariage, le code civil limite 
les exceptions au droit commun et détermine les seuls 
empêchements qui peuvent être opposés à la célé­
bration d’un mariage ; néanmoins, quelques tribu­
naux ont cru devoir admettre d’autres incapacités. 
La liberté religieuse ne serait plus, en effet, qu’un 
vain mot, si la doctrine qui a dicté l’arrêt de la cour 
de Paris et l’arrêt de rejet de la cour de cassation, 
dans l’affaire Dumonteil, prévalait en France. »

M. Dupin aîné, le vaillant procureur-général près 
la cour de cassation, s’associa aux idées exprimées 
par M. Portalis; mais il combattit sa proposition, et 
voici les motifs qu’il donna à la chambre des députés : 
« Pour une raison calme et froide, dit-il, pour des 
législateurs, pour une assemblée délibérante, y a-t-il 
de quoi perdre la tête parce qu’il y a un arrêt? Ren­
verser des lois parce que des juges auront pu se 
tromper ! Un arrêt isolé n’a jamais fait jurisprudence. 
Pour qu’il y eût jurisprudence, il faudrait qu’il y eût 
succession de décisions uniformes sur celte question. 
Ici, ce n’est qu’un arrêt qui n’est pas même contra­
dictoire : il a intercepté la question, il l’a arrêtée sur 
le parvis du temple ; il est donc permis de la porter 
jusque dans le sanctuaire et de la soumettre à une 
nouvelle délibération ; et par conséquent la cour de 
cassation, si remarquable par la vertu de ses magis­
trats, par l’élévation de ses lumières, de sa science 
et de sa moralité, peut revenir sur sa propre juris­
prudence. Il 11e faut jamais se décourager en présence 
d’un seul et unique arrêt, surtout lorsqu’on peut 
croire qu’il y a dans les motifs qui ont dicté cet arrêt 
des préjugés religieux qui, pour être respectables,



— 36 —

ne doivent pas faire désespérer que la question de 
droit ne reprenne le dessus. En proposant une nou­
velle loi, ne risquez-vous pas de compromettre la 
question? C’est supposer qu’une loi est nécessaire. 
Si nous faisons une loi, c’est dire que celle qui existe 
ne suffit pas. Si, après avoir reçu votre consécration, 
celle loi n était pas adoptée par l’autre chambre, vous 
resteriez avec uue velléité impuissante, et vous auriez 
compromis la question. Elle est plus lorte dans la 
àtatfoii actuelle des choses, appuyée qu’elle est sur 
te principe de la liberté de conscience écrit dans la 
loi. La sente conséquence qu’on puisse tirer de la 
situation actuelle de cette question, c’est qu’il y a une 
htmr fai et un mauvais arrêt. »

Devant ces déclarations si nettement concluantes, 
la proposition de 51. Portalis, après avoir été prise 
en considération, n’eut pas d’autre suite.

Enfin, une dernière preuve que ni la loi de ger­
minal, ni le code civil, dans la pensée de ceux qui 
les ont faits, ne consacre le célibat perpétuel, que 
par conséquent le prêtre qui abandonne le sacerdoce 
peut se marier, c’est qu’en 1813 Napoléon voulut 
faire une loi pour interdire ces mariages.

Voici commeut 51. Dupin raconte ce fait, dans son 
discours à la chambre des députés, même séance du 

février 1833 : « Lorsqu’en 1813, nos armes de­
vinrent malheureuses, des jeunes gens, fatigués de 
la conscription, effrayés des pertes énormes de l’ar­
mée, entraient au séminaire, se faisaient ordonner 
prêtres, mais sans y apporter une vocation sérieuse, 
avec l"iutention an contraire de rentrer dans la vie 
civile à la première occasion favorable. Le chef du 
gouvernement, général d'armée avant tout, princi-



— 37 —

paiement quand il s’agissait de la conscription, qui 
était le recrutement de sa force, n’entendait pas 
qu’on pût éluder cette loi. Il assembla son conseil 
d’état. Après plusieurs moyens proposés, « il vau­
drait mieux, dit Napoléon, faire une loi qui défendit 
le mariage des prêtres. — Mais, dit M. Berthier, ce 
serait porter atteinte à la liberté des prêtres qui vou­
draient quitter leur ministère pour se marier.—C’est 
précisément pour qu’ils ne le puissent plus que j’ai 
besoin delà loi, répliqua l’empereur- » — Ainsi, c’est 
parce que les moyens de la législation existante 
étaient insuffisants, c’est parce qu’il n’y avait pas de 
loi qu’on proposait d’en faire une. Ainsi, la nécessité 
de présenter un projet de loi fut reconnue au sein 
d’un conseil d’état, où étaient tous les hommes qui, 
depuis 89 jusqu’à 1813, avaient marqué dans la ré­
volution , où étaient les rédacteurs du concordat, du 
code civil, de tous nos codes. N’est-ce donc pas là le 
certificat le plus authentique d’absence de toute loi 
prohibitive du mariage des prêtres? Eh bien! cette 
loi qui n’existait pas alors n’a pas été faite depuis.

Aux arrêts des cours de Paris et de Limoges, à ce­
lui de la chambre des requêtes de la cour de cassa­
tion, il nous sera permis d’opposer les jugements de 
sept tribunaux de première instance, qui se sont pro­
noncés en faveur de la saine doctrine, et ont reconnu 
que la loi ne s’opposait pas au mariage des prêtres. 
Ces tribunaux sont :

Celui de Sainte-Menehould, 18 août 1827;
Celui de Nancy, 23 avril 1828 ;
Celui de Cambrai, 7 mai 1828;
Celui de la Seine, 26 mars 1831 ;
Celui d’Issoudun, 22 juin 1831 ;

s



— 38 —

Celui de Périgueux, 31 mars 1832;
Celui de Bellac, 26 juin 1845.
Si de la jurisprudence nous passons à la doctrine, 

nous voyons que presque tous les auteurs qui ont 
écrit sur le code civil sont unanimes pour déclarer 
que la règle du célibat n’est pas reconnue par notre 
législation. Je me contente de citer le dernier, le 
plus autorisé, le vénérable M. Demolombe, qu’une 
récompense bien légitime vient d’appeler à éclairer 
la cour suprême des lumières desavive intelligence, 
Voici ce qu’il écrit dans son Cours de Code civil, t. 
iii, p. 209 : « Dans l’ordre civil, il n’y a pas des ca­
tholiques, et des protestants, et des juifs; il n’y a pas 
des canons de l’Eglise; dans l’ordre civil, il n’y a que 
des Français, il n’y a que la loi commune! et les offi­
ciers de l’état civil n’ont, en aucune façon, le droit 
de s’enquérir des opinions religieuses de chacun, pas 
plus que des engagements spirituels qu’aurait pu 
contracter envers la société religieuse à laquelle il 
appartient, le Français qui se présente devant eux ! 
Le jour donc où le prêtre, renonçant à son ministère, 
et bien entendu à ses avantages et à ses immunités, 
rentre dans la vie civile, revendique les obligations 
et les droits qui résultent également pour tous les 
Français de la loi commune; ce jour-là la loi com­
mune, en effet, ne peut plus voir en lui que le ci­
toyen, que le Français ; le prêtre a disparu! le fonc­
tionnaire public a donné sa démission ! »

Ecoutons le même auteur commentant les art. 6 
et 26 de la loi germinale an X : « Comment ! s’écrie- 
t-il, de ce que l'art. 6 de la loi du 18 germinal an X 
met au nombre des cas d’abus l’infraction des rè­
gles consacrées par les canons reçus en France, de



— 39 —

ce que l’art. 26 déclare que les ecclésiastiques or­
donnés par les évêques doivent réunir les qualités 
requises par les canons reçus en France, vous en 
concluez que tous les canons de l’Eglise, les canons 
du moins autrefois reçus en France, sont relevés dès 
ce moment par la puissance séculière et revêtus de 
l’autorité législative? « Si cet argument est fondé, 
s’écrie M. Serrigny, je me fais fort d’en faire sortir 
logiquement l’ancien régime tout entier. » N’est-ce 
pas en effet par les canons de l’Eglise qu’étaient au­
trefois défendus les mariages, en ligne collatérale, 
jusqu’au huitième degré (d’après la supputation ca­
tholique), les mariages d’un chrétien avec une juive, 
d’un fiancé avec une autre que sa fiancée, etc.? N’é- 
taient-ce point encore les canons de l’Eglise qui exi­
geaient que le mariage fût célébré par un prêtre, 
etc., etc.? Or, si les articles 6 et 26 de la loi du 18 
germinal an X ont remis en vigueur les canons pro­
hibitifs du mariage des prêtres, ils ont aussi néces­
sairement, et du même coup, rétabli tous les autres 
empêchements ; cela est inévitable, car ces articles, 
sont généraux et absolus. Mais ces conséquences se­
raient impossibles, ou plutôt, il faut bien le dire, 
elles seraient extravagantes; donc, l’argument tiré 
de la loi du 18 germinal an X ne saurait subsister. 
Eh! mais vraiment, à ce compte, on n’aurait pas eu 
besoin d’abolir le divorce le 8 mai 1816 ; c’est la re­
marque de M. Valette [sur Proudhon, t. ii, p. 415- 
418), et elle est très juste, carie divorce aussi était 
défendu par ces canons, que la loi de germinal au­
rait relevés. »

Il vient d’être question, dans les commentaires 
auxquels s’est livré M. Demolombe, d’une citation de



- 40 -

M. Serrigny. Voici le passage tout entier qu’il consa­
cre à la question, dans sa Revue de droit français 
el étranger, édition de 4845, page 393 : « Si l’on 
admet pour vrai le principe posé par la cour de cas­
sation , je me fais fort d’en faire sortir logiquement 
l’ancien régime tout entier , et de ne pas laisser de­
bout un seul vestige de toutes nos libertés. Si l’offi­
cier de l’état civil peut s’enquérir de la profession 
religieuse des parties, notre principe de liberté des 
cultes et toutes ses conséquences s’évanouissent. Pour 
être conséquent, il faut rendre les actes de l’état des 
citoyens au clergé ; il faut dire que toutes les lois 
qui ont aboli la perpétuité des vœux monastiques 
sont abolies, car il est impossible logiquement de 
distinguer entre les vœux monastiques et les vœux 
dans les ordres de la prêtrise ; il faut mettre le bras 
séculier à la disposition de l’Eglise et en faire l’ins­
trument de ses décisions. Si les canons reçus autre­
fois en France sont aujourd’hui des lois, il faut ex­
terminer tous les hérétiques excommuniés par l’E­
glise, conformément au serment quelle faisait prêter 
à nos rois lors de leur couronnement. Voici, en ef­
fet, l’une des promesses qu’ils faisaient au moment 
'de leur sacre : « Le roi promet aussi d’exterminer 
» de bonne foi, selon son pouvoir, tous hérétiques 
» notés et condamnés par l’Eglise. »

J’ai dit que presque tous les auteurs qui ont écrit 
sur le code civil ont été favorables au mariage des 
prêtres. Un seul fait exception. M. Marcadé (App. au 
tit. du mariage, 1.1, p. 419), fait en faveur du céli­
bat un raisonnement que quelques personnes trou­
vent puissant, mais qui est au moins original par ses 
prétentions à une allure juridique. « Cette obligation



- 41 -
(du célibat) que le candidat au sacerdoce contracte 
librement et en majorité, à la face de la société en­
tière et avec cette société même représentée par l’é­
vêque, cette obligation, disons-nous, est bien certai­
nement permise par la loi, elle est légale ; or, toutes 
les conventions légalement formées tiennent lieu de 
loi à ceux qui les ont faites (art. H 34) ; donc l’enga­
gement pris par le prêtre, de garder le célibat, est et 
reste obligatoire, même civilement. »

Cette étrange argumentation est victorieusement 
combattue par M. Demolombe. Il répond ainsi à 
Marcadé : « On invoque l’art. 1134 du code civil! 
Eh bien! je demande si l’on irait jusqu’à l’art 1142, 
et si on accorderait à l’évêque une action en dom­
mages-intérêts, devantles tribunaux, contre le prêtre 
qui déserte le sanctuaire ? Je doute très fort qu’on 
accepte cette conséquence; et pourtant, si l’article 
1134 est applicable, l’art. 1142 doit l’être aussi néces­
sairement, car il en est la sanction indispensable! 
mais la vérité est que, dans tout ceci, la loi civile n’a 
rien à faire, parce qu’il ne s’agit pas, en effet, d’une 
convention civile ! Ce n’est point envers l’Etat que le 
prêtre a pris l’engagement de ne pas se marier ; c’est 
uniquement envers ses chefs spirituels ! Il a fait un 
vœu, il n’a pas fait un contrat ! »

Je bornerai là, messieurs, pour ne pas abuser de 
la bienveillance du tribunal devant lequel j’ai l’hon­
neur de porter la parole, cette longue discussion.

C’est ainsi que toutes les preuves que nous fournis­
sent l’histoire, la législation, la doctrine, s’accumu­
lent et se pressent pour rendre éclatante, victorieuse, 
lumineuse comme l’évidence, irrésistible comme la 
vérité, cette proposition que le prêtre est dans la so-



— 42 —

ciété moderne un citoyen protégé par la loi, et qu’on 
ne peut le dépouiller du bénéfice de ce droit sans 
usurper les droits de Dieu, sans attenter à sa cons­
cience ; bien plus, qu’en soumettant les règles lé­
gales aux prescriptions canoniques, on agenouille 
l’Etat au seuil du sanctuaire, on met le prêtre au- 
dessus du magistrat, on viole la loi civile pour y in­
troduire par la force des règles, des maximes qu’elle 
repousse et qu’elle ne saurait admettre sans se sui­
cider.

Je n’ai pas cherché mes armes dans des considé­
rations puissantes qui se présentent naturellement à 
vos esprits, mais que je néglige pour n’être pas ac­
cusé d’agrandir démesurément cette enceinte et de 
transformer ce prétoire en une arène législative.

Si je voulais invoquer les droits éternels qui 'ont 
leur source dans les principes mêmes de toutes cho­
ses et que Dieu a placés dans notre cœur, l’intérêt 
sacré de la société, qui a besoin avant tout d’ordre, 
de paix, de liberté, qu’il me serait facile de démon­
trer que cette loi du célibat, considérée comme une 
arche sainte, est un autel à double face! À l’une, 
j’entends gémir des victimes ; à l’autre, j’écoute les 
blasphèmes des révoltés. (Mouvement d’attention.)

Quelques-uns, je le sais, transfigurés par ce sa­
crifice, atteignent ces hautes et sereines régions où 
les hommes n’ont pas d’accès. La charité les dévore, 
la science les soutient, la candeur les sauve. Mais 
comptez ces héros chrétiens dans cette foule sacrée 
qui se presse à l’entrée de la carrière, enivrée d’il­
lusions , ignorante de la vie, enflammée par un zèle 
que refroidira bien vite la connaissance des choses 
positives. Ils n’apprendront que trop tôt, ces martyrs



— 43 —

d’une foi inconsidérée, qu’on ne violente jamais en 
vain la nature, quelle se venge par de cruelles re­
présailles , et quelle terrasse l’orgueil insolent qui la 
nie. Alors commenceront des douleurs dont Dieu 
seul connaît l’amertume ; alors il faudra livrer des

. combats incessants, où les forces s’épuisent, où le 
> cœur se dessèche, où l’on ne se sauve qu’en se mu­

tilant. (Sensation.)
Est-ce là ce qu’a voulu Dieu, lui dont la bonté 

égale la puissance, lui le souverain ordonnateur des 
merveilles qui nous entourent, et dont la plus admi­
rable se résume dans cette loi mystérieuse d’attrac­
tion et d’amour qui fait la force, la gloire, la fécondité 
de l’univers ?

J’en appelle à tous ceux qui ont un cœur. Quand 
ils ont ressenti en eux cette puissance assurée qui 
permet à l’homme de se reposer en lui-même et d’a­
voir confiance dans sa destinée, n’est-ce pas le jour 
où leur union avec une femme aimée complète leur 
existence? Avant, ils étaient troublés, inquiets, agi­
tés ; leur bonheur sentait la fièvre ; leur âme errante 
ne savait où se fixer. Les Voici dans leur maison. Le

# soir s’est fait au-dehors; tout est silence, obscurité.
Mais là, au foyer, brille une douce clarté. Elle éclaire
le travail de l’ouvrier, de l’artiste, de l’avocat, de :
l’homme de lettres. Les heures s’enfuient. Il ne songe
pas à les retenir ; il est courageusement à sa tâche.
Sa femme lui sourit. Dans ce berceau, l’ange gardien 
veille sur la tête adorée de son enfant. N’est-ce pas 
là la grandeur et la joie de l’homme? Disparaissez, (
fausses jouissances, folles vanités, ambitions dévo­
rantes; vous n’êtes rien en face de ce simple ta­
bleau. r



- 44 —

Eh bien! il y aura dans la société un homme qui 
le verra avec désespoir, car ce bonheur n’est pas fait 
pour lui. Devant le sourire de la vierge , il doit dé­
tourner les yeux, car ce sourire allumerait dans 
son âme un séditieux incendie. Les enfants, il ne 
peut les aimer, car pour les comprendre il faut être 
père.

De quel droit lui infligez-vous ce supplice?
Et s’il y échappe secrètement'?....
Je m’arrête. Je ne veux pas fouiller vos greffes, 

interroger les statistiques, prêter l’oreille aux révé­
lations de la police. J’aurais trop d’avantages si je 
touchais à ces lamentables sujets. Je les écarte, et 
vous ramène, vous les ministres de la loi, à son in­
terprétation sévère. (Agitation prolongée.)

Quelles que soient vos croyances, dans ce temple 
de droit vous ne vous souvenez plus que des austères 
devoirs que votre auguste fonction vous impose. Un 
jour viendra où la vérité philosophique aura la force 
de s’affirmer dans l’Etat, en laissant libre et inviola­
ble non-seulement le domaine de la conscience, 
mais les pratiques qui en sont la conséquence. Jus­
que-là, et pour préparer cet avènement, attachons- 
nous avec énergie aux précieuses conquêtes qui con­
sacrent notre égalité civile et légale. Les événements 
qui se pressent ne nous enseignent-ils pas qu’une 
lâche faiblesse pourrait la compromettre? N’avons- 
nous pas entendu se formuler des espérances qui me­
naçaient le pays du retour vers un ordre de choses 
impossible?

Magistrats de la nation, dépositaires de la puis­
sance la plus auguste, j’ai le droit de vous signaler 
nos inquiétudes, de vous montrer à l’horizon les



— 45 —

signes précurseurs de la tempête, et de m’écrier avec 
le poète :

O navis, referent in mare te novi 
Fluctus ! O quid agis? Forliter occupa 
Portum.

Eh bien, ce port où la France a déjà trouvé son 
refuge dans des jours analogues, ce port où ces 
grands jurisconsultes du xvie siècle ont défendu son 
indépendance, sa nationalité, contre les usurpations 
de Rome, c’est le droit civil. C’est lui qui est encore 
notre ancre de salut. Vous avez à décréter sa dé­
chéance ou sa suprématie. J’attends sans crainte le 
choix de vos consciences.

Une longue agitation succède à ce discours.
M. le président. — À demain pour les conclu­

sions de M. le procureur impérial.
L’audience est levée.

Audience du Z| février 1862.

L’audience est ouverte à midi moins un quart.
M. le président. — La parole est à l’organe du 

ministère public.
M. Bourgade, procureur impérial, s’exprime en 

ces termes :

Messieurs,
Depuis le commencement de ce siècle, je le dis à 

l’honneur du clergé catholique, il ne s’est trouvé 
qu’un bien petit nombre de ses membres qui ait osé 
affronter le débat public devant lequel M. Brou n’a



- 46 -

pas reculé. Hier, ils n’étaient que neuf ; aujourd’hui, 
ils sont dix, grâce à l’ancien curé de Cendrieux. Une 
liste d’apostats ne pouvait être plus dignement cou­
ronnée. (Mouvement dans l’auditoire.)

Le sieur Brou mériterait bien, à titre de châtiment 
pour sa témérité, de s’entendre raconter, publique­
ment et en face, l’histoire de sa vie. Je ne le ferai pas 
pour trois motifs : En premier lieu, je ne veux pas 
que la portion la plus gracieuse de mon auditoire 
puisse regretter d’être venue m’entendre ; ensuite, 
les faits dont j’aurais à vous entretenir ne sont pas de 
nature à jeter la lumière sur le point de droit que 
vous avez à résoudre ; enfin, je ne dois pas oublier 
que, dans cette affaire, je parle le dernier ; que, de 
par la loi, personne ne peut prendre la parole après 
moi, et je n’aime pas à accuser un homme qui ne 
peut pas se défendre.

L’idée du mariage d’un prêtre catholique soulève 
dans la conscience publique d’invincibles répugnan­
ces. Le sieur Brou l’a bien compris, et il a voulu 
détourner l’attention en choisissant pour son défen­
seur le maître en l’art de parler, qui marche à la 
tête du barreau de Paris et par son titre et par son 
talent. Et la perspective d’une bonne fortune a fait 
oublier une mauvaise action. C’est en effet une bonne 
fortune que d’entendre une grande question traitée 
par un grand orateur ; et hier, je me serais associé 
sans réserve au plaisir que vous éprouviez en l’écou­
tant, si je n’avais été sous le poids d’une préoccupa­
tion bien légitime et si j’avais pu oublier que ma 
conscience d’homme et ma conviction de juriscon­
sulte m’imposeraient l’obligation de le combattre 
aujourd’hui. (Nouveau mouvement.)

H ' ■

ii •

t h j . ;



- 47 - ' F
L’engagement dans les ordres sacrés est-il un em­

pêchement au mariage civil ? Voilà ce que vous avez 
à juger.

Ici M. le procureur impérial examine l’état de la 
doctrine sur cette question. Il trouve, parmi les par­
tisans du mariage des prêtres, M. Dupin, qui ap­
porte tous les jours à la cour suprême le concours 
d’une intelligence qui semble ne pas pouvoir vieillir ;
M. Persil, qui fut garde-des-sceaux ; M. Demolombe, 
qui vient d’entrer de plain pied à la cour de cassa­
tion, par le choix d’un ministre et d’un souverain, 
justes appréciateurs du vrai mérite.

Dans le camp opposé, on rencontre M. Delangle, 
l’éminent chef de la magistrature ; M. Marcadé, en­
levé si prématurément à la science du droit, et quel­
ques magistrats qui sont moins connus, mais dont 
l’opinion n’en doit pas moins peser d’un très grand 
poids dans la question.

Si de la doctrine je passe à la jurisprudence, con­
tinue M. le procureur impérial, mes regards se por­
tent sur un spectacle plus rassurant. Sauf quelques 
tribunaux, l’unanimité des cours s’est rangée à la 
jurisprudence de la cour suprême.

Si je consulte les manifestations du pouvoir légis­
latif, je me vois en présence de l’incident de 4833, 
c’est-à-dire de la proposition de M. Frédéric Porta­
lis, qui n’aboutit qu’à prouver deux choses : la pre­
mière, c’est que l’arrêt de la cour de cassation n’a­
vait pas modifié l’opinion du procureur général ; la 
deuxième, c’est que ce magistrat, qui a beaucoup de 
science, possède aussi beaucoup d’esprit.

Dans des temps plus rapprochés de nous, le Mo­
niteur janvier 4834 nous apprend que, la-



- 48 -

veille, M. Benjamin Raspail avait saisi l’assemblée 
législative d’une proposition ayant pour but d’auto­
riser le mariage des prêtres. Quel accueil reçut-elle? 
Elle fut écartée par la question préalable. L’assem­
blée ne voulut même pas en entreprendre la discus­
sion, et M. Raspail protesta contre ce résultat en di­
sant que le jésuitisme dominait l’assemblée. Il ne 
fallait rien moins que l’affirmation de M. Raspail 
pour m’apprendre qu’au mois de janvier 1851, l’as­
semblée législative était dominée par le jésuitisme.

Telles sont, sur cette question du mariage des prê­
tres catholiques, la doctrine, la jurisprudence et les 
manifestations du pouvoir législatif. Gela posé, dis­
cutons.

Les arguments des partisans du mariage des prê­
tres se réduisent, en les dépouillant des séductions 
du beau langage, à ceux-ci : Le code Napoléon ne 
défend pas le mariage civil des prêtres ; en dehors 
des empêchements prévus par le code, la liberté de 
se marier existe pour tous les citoyens, et les consi­
dérations morales ou religieuses ne permettent pas 
de suppléer au silence de la loi et de créer une ex­
ception non prévue.

Avant d’apprécier la valeur de ces arguments, il 
importe d’établir un fait capital : c’est que, au point 
de vue de la solution à donner à la question du ma­
riage des prêtres, il n’y a pas de différence à établir 
entre le prêtre qui a charge d’âmes et le prêtre qui a 
renoncé au saint ministère. De sorte que la question 
en présence d’un prêtre interdit n’est pas plus favo­
rable que s’il s’agit d’un prêtre dans l’exercice de ses 
fonctions. Cette distinction me paraît avoir été faite



- 49 -

à tort par les adversaires de l’opinion qui a mes pré­
férences.

M. le procureur impérial cite ici quelques paroles 
de M. Dupin, qui a fait cette distinction dans son ré­
quisitoire de 1833 (affaire Dumonteil), et il continue :

Non, je ne crois pas, comme M. Dupin, que le 
prêtre interdit ou démissionnaire puisse rentrer dans 
la vie civile comme un simple citoyen, parce que je 
ne crois pas que la position du prêtre puisse être 
assimilée à celle du magistrat, du militaire, de l’a­
vocat. Le caractère indélébile du prêtre n’est pas un 
vêtement dont on se débarrasse au gré d’un caprice, 
et j’en appelle ici de M. Dupin à M. Dupin lui- 
même.

En effet, dans une affaire où il s’agissait d’un prê­
tre qui réclamait le bénéfice de la constitution de l’an 
VIII, et prétendait ne pouvoir être poursuivi correc­
tionnellement sans l’autorisation du conseil d’état, 
M. Dupin disait : « Le caractère du prêtre catholi­
que est sacré, il est indélébile, à côté même de l’a­
movibilité de la clause quamdiù placuerit, apposée 
par les évêques à la nomination des desservants. »

Et si je lis le remarquable réquisitoire de M. De- 
langle, alors avocat général à la cour de cassation 
(audience du 26 novembre .1844), je trouve que, dans 
une affaire où s’agitait la question de savoir si le 
prêtre catholique peut adopter, M. Delangle disait : 
« N’a-t-on pas compris que, par ces formules, on 
s’exposait à porter atteinte à l’un des principes fon­
damentaux de la discipline ecclésiastique, telle que 
l’ont faite les lois de l’Etat, savoir : que le carac­
tère du prêtre est indélébile? Il est inutile de pro­
clamer que, malgré les apostasies, le prêtre, marqué



— 50 —

d’une ineffaçable empreinte, ne peut se dépouiller 
de sa qualité. » Et l’éminent magistrat, pour con­
clure à la légalité de l’adoption, s’attachait à démon­
trer que l’incapacité de se marier n’entraîne nulle­
ment l’incapacité d’adopter.

Enfin, en ce qui touche cette indélébilité de ca­
ractère que je tiens à établir, je citerai encore M. 
Cormenin, qui, examinant la même question de l’a­
doption par un prêtre catholique, disait : « Qu’est-ce 
que l’adoption, si ce n’est l’imitation de la nature? 
Qu’est-ce que la fiction de la paternité adoptive, si 
ce n’est la suppléance de la paternité réelle? Qu’est- 
ce encore que l’adoption, si ce n’est la consolation 
d’un mariage sans postérité? Qu’est-ce que l’adop­
tion, si ce n’est la procréation légale d’un héritier ? 
Eh bien ! le prêtre catholique ne peut se consoler 
par le mariage ; le prêtre catholique ne peut pro­
créer d’enfants fictifs ou naturels ; le prêtre catho­
lique ne peut ni perpétuer, ni accroître, ni constituer 
une famille. — Quelle est sa femme ? L’Église. Quelle 
est sa famille ? L’humanité. Quels sont ses enfants ?
Les pauvres....... Comment veut-on faire entrer dans
la maison et le cœur du prêtre, avec l’adoption d’un 
fils ou d’une fille, les soucis de l’ambition, l’orgueil 
du rang, l’amour du lucre,, l’esprit d’épargne, les 
plaisirs et les affaires ? S’il adopte et s’il n’amasse 
point pour son fils, il manque à ses devoirs pré­
voyants de père ; s’il adopte, et s’il amasse pour soi, 
pour son fils, pour ses petits-enfants, il manque à 
ses devoirs aumôniers de prêtre. Le prêtre, en un 
mot, sous quelque point de vue qu’on l’envisage, prê­
tre ancien ou prêtre nouveau, prêtre fidèle ou prêtre 
apostat, prêtre vertueux ou prêtre criminel, prêtre



— 51 —

avec charge d’âmes ou sans charge dames, mais 
prêtre toujours, prêtre imprimé sur le front par le 
saint toucher du pontife, et en son âme par le sceau 
vivant de la foi, ne peut devenir, naturellement ni 
adoptivement, père et chef de famille. »

De cette indélébilité reconnue par tant d’autorités 
choisies à dessein en dehors du cercle des juriscon­
sultes canonistes, je tire la conclusion qu’on ne peut 
établir aucune différence entre le prêtre qui exerce 
et le prêtre qui renonce. De sorte qu’il n’y a rien à 
déduire de la situation actuelle du sieur Brou. Le 
sieur Brou a été prêtre, il est encore prêtre, il sera 
prêtre toujours.

Le code Napoléon garde le silence sur la question 
du célibat des prêtres. Ce silence a été interprété de 
deux manières. Suivant les uns, l’empêchement ré­
sultant de l’engagement dans les ordres sacrés n’exis­
tait pas dans la loi alors en vigueur, et le code l’au­
rait formellement énoncé s’il avait voulu l’établir. 
Suivant les autres, l’empêchement existait, et le code, 
en ne le repoussant pas formellement, l’a implicite­
ment consacré.

Pour nous, l’empêchement au mariage existait 
dans la loi avant le code, et nous soutenons qu’en ne 
l’abrogeant pas, il l’a laissé subsister.

En effet, les art. 6 et 26 de la loi organique du 26 
messidor an IX, dont on vous a déjà parlé, stipulent 
clairement ce maintien.

La révolution française, qui a fait de grandes 
choses, mais qui a commis de grandes fautes; la 
révolution, dont un écrivain a pu dire avec vérité 
qu’elle a offert à l’Europe, dans tous les genres, des



— 52 —

I
M

•I
scandales et des modèles qui ne seront jamais dé­
passés ; la révolution a blessé gravement les senti­
ments intimes du peuple par la guerre acharnée

: qu’elle déclara à la religion du pays; et, sans parler
des excès qui vaudront au règne de la terreur les 
malédictions de la postérité, qu’il me suffise de 
rappeler que, pendant quèlque temps, l’église métro­
politaine de Paris s’appela le temple de la déesse 
Raison, et que ce ne fut pas sans quelques hésita­
tions que la convention nationale daigna reconnaître 
l’existence de l’Être suprême.

Mais, après la tourmente, la France voulut relever 
les autels, et le premier consul ne fit que se rendre 
au vœu de son peuple en rétablissant la religion ca­
tholique. Il voulut la rétablir, entendez-vous? Ce 
n’était pas une religion nouvelle qu’il donnait à la 
France, c’était bien celle de nos aïeux qu’il rendait à 
nos pères. Alors la religion catholique, non-seule­
ment pour le dogme, mais encore pour la discipline, 
fut placée sous la protection du pouvoir civil. Telle 
fut la pensée qui présida à la rédaction du concor­
dat; voyons maintenant ce qui fut convenu,

M. le procureur impérial donne lecture de l’art. 
6 de la loi organique de messidor an IX, et il com­
bat l’opinion de M. Serrigny, qui, disait-il, si on 
faisait sortir de cet article l’empêchement du ma­
riage des prêtres, se chargerait d’en faire sortir à son 
tour l’ancien régime tout entier.

L’infraction des règles consacrées par les canons 
reçus en France est, aux termes de l’art. 6, un cas 
d’abus. Donc, ces canons sont remis en vigueur, et 
l’Etat doit en protéger l’exécution. Il serait étrange, 
en effet, que le pouvoir civil favorisât des infractions

I 1



I
— 53 —

dont il se réserve le droit de faire censurer les au­
teurs par le conseil d’état.

Maintenant, les canons reçus en France antérieu­
rement à 1789 interdisaient-ils le mariage des prê­
tres? La question n’est pas douteuse.

Sans remonter aussi haut qu’on l’a fait hier, je ne 
me demande pas s’ils étaiént reçus en France depuis 
tant de siècles, mais s’ils l’étaient avant 1789. Ils 
étaient reçus depuis le xne siècle, et surtout, sans 
controverse possible, depuis le xvie.

En 1139, le concile de Latran défendit le mariage 
des prêtres.

En 1545, le concile de Trente se prononça d’une 
manière solennelle : « Si quis dixerit clericos insa-
cris ordinibus constitutos..........posse matrimonium
contrahere, contractumque validum esse, non obs- 
tante lege ecclesiasticâ vel voto, anathema sit. »

Ce dernier canon était-il reçu en France avant 
1789 ? Voilà toute la question.

M. le procureur impérial se prononce sans hési­
tation pour l'affirmative. À son appui, il cite Pothier, 
qui, dans son Traité du Mariage, s’exprime ainsi : 
« La puissance séculière en France a adopté et con­
firmé la discipline ecclésiastique. Les parlements , 
conformément, regardaient les ordres sacrés comme 
un empêchement dirimant. »

En 1640, le parlement de Paris cassa et annula le 
mariage d’un prêtre qui avait abjuré et s’était fait 
calviniste.

Puisant des armes dans les paroles de mes adver­
saires les plus redoutables, continue M. le procureur 
impérial, je citerai encore M. Demolombe, qui, dans 
son traité sur la question du mariage des prê-

4



— 54 —

très, dit que cette jurisprudence faisait loi en ces 
temps.

En présence de tous ces témoignages, il ri’est pas 
possible de méconnaître que le canon du concile de 
Trente, interdisant le mariage des prêtres, était reçu 
en France avant 1789. Alors nous pouvons affirmer 
que l’infraction à cette loi de l’Eglise est un cas d’a­
bus.

Je pourrais invoquer encore l’article 26 de la même 
loi de messidor an IX, lequel porte que les évêques 
n’ordonneront aucun ecclésiastique s 77 ne réunit les 
qualités requises par les canons reçus en France. Cet 
article, par la forme très significative que lui ont 
donnée ses rédacteurs, établit que le pouvoir civil a 
voulu se faire le protecteur de la discipline de la re­
ligion qui venait d’être rétablie.

L’article 14 de la même loi nous parait révéler les 
mêmes intentions, lorsqu’il stipule que les archevê­
ques veilleront au maintien de la foi et de la disci­
pline dans les diocèses dépendant de leur métropole.

Toutes les mesures étaient donc prises pour que 
le dogme et la discipline fussent placés sous la pro­
tection spéciale du gouvernement.

Serait-il vrai que, depuis le concordat, le gouver­
nement soit resté étranger à la protection qu’il avait 
promise à la discipline ecclésiastique? Non. En voici 
un exemple : S’il y a un point qui soit exclusivement 
du domaine de la discipline, c’est assurément le cos­
tume du clergé. Eh bieu, lorsqu’un évêque aura in­
terdit à un prêtre le port du costume ecclésiastique, 
le pouvoir civil laissera-t-il le prêtre braver les dé­
cisions de son évêque, et continuer de porter un cos-



— 55 —

tume qu’il n’a plus le droit de revêtir ? Il est cons­
tamment jugé par les cours impériales et par la cour 
de cassation que le port illégal du costume de prêtre 
constitue le délit prévu par l’article 259 du code pé­
nal. Je citerai deux arrêts de la cour de cassation, 
en date des 22 juillet 1837 et 24 juin 1852, et les 
arrêts de plusieurs cours impériales, notamment de 
celles de Toulouse (21 février 1839), de Montpellier 
(12 février 1851) et de Paris (3 décembre 1836).

Cette jurisprudence, rapprochée de l’art. 14 des 
lois organiques, établit d’une manière surabondante 
que le pouvoir civil s’est, depuis le concordat, cons­
titué le protecteur de la discipline de la religion ca­
tholique.

C’est dans le concordat que sont nos armes. Si 
nous nous trompons, c’est avec la cour de cassation, 
avec toutes les cours impériales. Il n’y a que quel­
ques tribunaux qui aient résisté à l’entrainement de 
cette jurisprudence.

M. le procureur impérial discute ici l’opinion de 
M. Portalis; il oppose à ses discours de législateur 
ses lettres de 1806 et 1807 à l’archevêque de Bor­
deaux et au préfet de la Seine-Inférieure. C’est dans 
ces deux derniers documents que doit se trouver la 
véritable pensée de cet homme d’état, qui se révèle 
très éloquemment dans des paroles qui seront bientôt 
rappelées.

L’obligation du célibat pour le prêtre catholique 
est-elle incompatible avec les lois qui ont aboli les 
vœux monastiques? Non, car eu reconnaissant les 
conditions auxquelles l’évêque doit ordonner le prê­
tre, et parmi lesquelles ligure la promesse du célibat-



— 56 —

perpétuel, le concordat reconnaît la validité de cet 
engagement.

Le concordat, organisé en loi de l’Etat par le pou­
voir législatif, ne permet pas de regarder comme il­
légal et, par suite, prohibé, l’engagement que le prê­
tre, au moment de son ordination, prend devant l’é­
vêque.

Celte promesse ouvre au prêtre l’accès de positions 
que l’Etat reconnaît, honore, protège et rétribue ; le 
pouvoir civil met à sa disposition l’Eglise et le pres­
bytère; il inscrit son traitement au budget; il con­
court aux nominations ; il choisit et nomme les évê­
ques ; il propose les cardinaux ; et ces cardinaux, 
qui n’ont pu être élevés à cette haute dignité de l’E­
glise que parce qu’ils ont fait, à leur entrée dans les 
ordres sacrés, un vœu de célibat perpétuel, ces car­
dinaux sont de droit aujourd’hui membres du sénat, 
et, dans les cérémonies publiques, depuis 1804, ils 
passent, dans l’ordre des préséances établies par le 
pouvoir civil, avant les ministres, qui passent avant 
les maréchaux de France et les amiraux I

L’obligation du célibat pour le prêtre catholique 
est-elle incompatible avec les lois qui ont proclamé 
la liberté des cultes? Non encore. L’article 5 de la 
charte de 1830 et l’article 7 de la constitution de 1848 
portent que chacun professe sa religion avec une 
égale liberté, et obtient pour son culte la même pro­
tection. Voilà comment est formulée dans la loi la 
liberté des cultes. En quoi cette liberté serait-elle 
gênée pour le prêtre qui est devant nous? Mais le 
mariage civil n’est pas un acte religieux. Rien n’em­
pêche le sieur Brou d’exercer son culte comme il



— 57 —

l’entend. 11 lui est même loisible de changer de reli­
gion; la liberté la plus absolue lui est garantie.

Mais, en admettant que la prohibition du mariage 
des prêtres gênât leur liberté, serions-nous désar­
més? Non. Suivant un principe incontesté de notre 
droit public, l’exercice des droits d’un citoyen a pour 
limite les droits d'autrui. Eh bien! c’est au nom de 
la liberté des cultes que je viens protester contre le 
mariage du prêtre catholique. La religion catholique 
est celle de la majorité des Français, et, selon moi, 
la religion catholique ne peut exister sans le célibat 
des prêtres. Deux libertés sont en présence : celle du 
prêtre, qui l’a librement aliénée; celle du simple 
fidèle, qu’aucun vœu n’a altérée; si l’une des deux 
doit être sacrifiée, ce sera celle du prêtre. Ecoutez 
le langage de Portalis : « Personne n’est forcé de se 
consacrer au sacerdoce. Ceux qui s’y destinent n’ont 
qu’à mesurer leurs forces sur l’étendue des sacrifices 
qu’omexige d’eux. Ils sont libres; la loi n’a point à 
s’inquiéter de leurs engagements, quand elle les 
laisse arbitres souverains de leur destinée. »

Il n’y a pas de religion catholique sans la confes­
sion auriculaire, et il n’y a pas de confession possi­
ble sans le célibat des prêtres. Si le prêtre est marié, 
qui voudra s’exposer aux indiscrétions qu’encourage 
l’intimité conjugale? Qui ne voit le danger résultant 
de la confession, avec la possibilité d’une réparation 
par le mariage? Laissons parler encore Portalis : 
« Il n’y aurait plus de sûreté dans les familles, si 
un prêtre actuellement employé pouvait se choisir 
arbitrairement une compagne dans la société, et abdi­
quer son ministère quand il croirait pouvoir mieux 
placer ses affections. Un prêtre a plus qu’un autre



— 58 —

des ressources pour séduire ; on ne pourra jamais 
être rassuré contre lui, si la séduction est encoura­
gée par l’espoir du mariage. Les pères de famille 
seront toujours dans la crainte, et de jeunes per­
sonnes sans expérience seront constamment à la 
merci d’un prêtre sans principe et sans mœurs. 
Ainsi la religion elle-même offrira des pièges à la 
vertu et des ressources au vice. Il ne s’agit de rien 
moins que de rassurer les familles contre des dan­
gers auxquels elles ne devraient naturellement 
pas s’attendre, et d’empêcher que les mœurs ne 
soient en quelque sorte menacées par la religion 
même. »

Et maintenant, continue M. le procureur impé­
rial , que le schisme ferme nos temples, les cœurs 
fidèles gémiront en attendant des temps meilleurs ; 
mais, si l’on conserve la religion catholique sans le 
célibat du prêtre, l’Eglise devient un piège. Mères 
de famille, passez, et emmenez vos filles I

Donc, la liberté des cultes commande le célibat 
des prêtres catholiques, au lieu de le condamner.

Quelle sera, dans la société, la position du prêtre 
interdit, privé à la fois de ses droits de prêtre et du 
droit dont jouit chaque citoyen de se créer une fa­
mille par le mariage? Elle sera affreuse, je le recon­
nais ; mais ce malheur est son œuvre. Si son âme 
n’est, pas fermée pour toujours aux sentiments de 
l’honneur, que doit-il faire?.... Il doit se rappeler 
les serments auxquels il a été parjure ; il doit aller 
se jeter aux pieds de son évêque pour lui demander 
le pardon des scandales de sa vie,passée ; et puis, il 
ira cacher les jours qui lui restent à vivre au fond



— 59 -

d’une sombre retraite où Dieu, dans sa miséricorde 
infinie, couronnera son repentir.

Le sieur Brou doit succomber dans son action. 
Quant à son défenseur, il aura ajouté un nouveau

fleuron à sa couronne d’orateur déjà si riche et si 
brillante. Hier, il nous est apparu, tenant dans sa 
main une branche d’olivier (*), symbole de paix et 
de réconciliation ; quand il sortit d e cette enceinte, 
il emportait une branche de laurier, symbole d’un 
nouveau triomphe.

M. le Président. — A quinzaine pour le pro­
noncé du jugement.

L’audience est levée.

Audience du 8 février.

A l’audience du samedi 8 février, le tribunal, sans 
attendre le jour fixé pour le prononcé du jugement, 
a rendu un jugement de partage dans les termes ci- 
après :

« Le tribunal,
» Ouï les avocats et avoués des parties , ensemble 

les conclusions du ministère public,
» Attendu qu’il y a partage,
» Ordonne qu’il sera plaidé de nouveau à une au­

dience qui sera ultérieurement indiquée. »

{*) Allusion à la solution du conflit survenu entre la magistrature et 
le barreau, à la suite de l’incident du 27 décembre.



— 60 —

Audience du 1er juillet 1862.

Cette grave affaire se présente de nouveau devant 
le tribunal à la suite du jugement de partage, rendu 
le 8 février dernier.

le tribunal, qui se trouvait composé de quatre 
juges lors des premières plaidoiries, s’en est adjoint 
un cinquième pour vider le partage.

Me Bouclier, avoué de M. Brou de Laurière, 
prend des conclusions tendant à ce qu’il plaise au 
tribunal, attendu que tous les citoyens sont égaux 
devant la loi ; qu’aucun texte législatif ne fait résulter 
du caractère de prêtre un empêchement à contracter 
mariage ; attendu que le principe de la liberté des 
cultes proclamé par la constitution serait violé si le 
pouvoir civil se faisait, contre un citoyen qui l’a ré­
pudiée, l’auxiliaire de la discipline d’un culte spé­
cial; ordonner que MM. les maires de Périgueux et 
de Cendrieux seront tenus de procéder aux publica­
tions et célébration du mariage de M. Brou de Laurière 
avec demoiselle Elisabeth de Fressange ; ordonner la 
mention du jugement à intervenir sur les registres de 
publications de mariage des communes de Périgueux 
et de Cendrieux; condamner MM. les maires aux 
dépens.

Me Méran, avoué de M. le maire de Périgueux, 
et Me Gadaud, avoué de M. le maire de Cendrieux, 
déclarent s’en remettre à la sagesse du tribunal.



— 61 —
Me Mie neveu, avocat du barreau de Périgueux, 

chargé de soutenir la demande de M. Brou de Lau­
rière, se lève et s’exprime en ces termes :

Il y a quelques mois, messieurs, et dans ce palais 
tout plein de son souvenir, Me Jules Favre est venu 
s’asseoir ; que ne pouvons-nous l’écouter encore ! S’il 
en était ainsi, je n’aurais pas à redouter pour vous 
les tristesses du désenchantement, et pour moi, trop 
imprudent peut-être, l’honneur redoutable de parler 
après lui.

J’ai accepté cependant cet honneur, mû par cette 
pensée, que le plus humble des soldats de l’idée, 
loin d’obéir à des craintes quelquefois pardonnables, 
doit toujours et hardiment lutter pour le triomphe de 
ses convictions, et que je viens défendre des princi­
pes que je vénère et des opinions que je partage.

Le dévouement que vous apportez à la recherche 
de la vérité rendra, je l’espère, votre attention moins 
pénible, et votre bienveillance me soutiendra.

« M. Brou de Laurière, engagé dans les ordres, 
» mais n’exerçant plus le saint ministère, veut con- 
» tracter mariage. Le peut-il ? » Voilà en quelques 
mots, et résumée par mon respecté confrère, cette 
immense question, qui touche de si près .aux plus 
grands intérêts sociaux et dont la solution a déjà 
soulevé tant d’orages.

Àu moment d’en aborder l’examen, un souvenir me 
frappe. Dans des conclusions qui désormais appar­
tiennent à la cause, M. le procureur impérial, tout en 
paraissant éloigner les questions de personnes, sut 
cependant, par une tournure habile de langage, lais­
ser planer sur mon client des reproches amers que



62 —

deux mots pourraient traduire : scandale / apostasie !
Je ne suivrai pas cet exemple, messieurs, il peut 

avoir ses dangers. Mais si je le faisais, et si je voulais, 
à mon tour, puiser dans la rhétorique des moyens 
quelle prône, je vous montrerais simplement deux 
tableaux : dans l’un, un lévite abandonnant l’autel 
s’agenouille aux pieds de la justice, et, invoquant ses 
dogmes, la supplie de lui permettre une famille lé­
gitime et sainte ; dans l’autre, les couleurs sont plus 
sombres, et un prêtre qui n’a pas encore eu le temps 
de dépouiller la robe sans tache, court vers la fron­
tière pour cacher à l’étranger son crime, mais tout 
au moins sa honte.

Au bas du premier, M. le procureur impérial 
pourrait écrire le mot apostat, mais j’aurais bien le 
loisir de tracer au bas du second ceux-ci : Casier 
judiciaire, et vous auriez à choisir. — Quant au 
scandale ou à la témérité de notre demande, je ne 
vois pas, je l’avoue en toute humilité de conscience, 
en quoi ce reproche pourrait atteindre M. Brou de 
Laurière. N’est pas téméraire celui qui ne cherche 
un refuge que sous l’égide de la loi ; et ne commet 
pas un scandale celui qui, usant des droits de tous, 
pénètre respectueusement dans son temple pour in­
voquer la justice !

Désormais, je l’espère donc, ces accusations dispa­
raîtront; je dois même en avoir la certitude, en me 
rappelant cette parole du ministère public, qui parle 
le dernier : Je n’aime pas à accuser un homme qui 
ne peut pas se défendre. Nous y gagnerons tous, car 
nous abandonnerons les questions de personnes, 
toujours irritantes, pour envisager les principes que 
notre œil plus calme saura mieux approfondir, et



— 63 —

nous laisserons ainsi de côté la minute fragile du 
présent, pour songer à l’avenir.

Ce mot d’avenir me ramène vers le passé. Il a ses 
enseignements, et dix-huit siècles ne se sont pas 
écoulés stériles pour nous de leçons et d’expérience. 
Mais la main de mon illustre confrère les a labo­
rieusement fouillés, et ses recherches fructueuses 
sont présentes à la mémoire de tous ; ce n’est donc 
pas aux âges lointains que j’irai quêter un appui pour 
soutenir la demande de mon client.

Que l’Eglise primitive ait honoré le prêtre père de 
famille à l’égal du célibataire; que jusqu’au xne ou 
au xvie siècle, il ait pu se choisir une épouse légi­
time et enseigner cependant la parole de Dieu ; que 
les conciles de Latran ou de Trente aient les premiers 
jeté l’anathème sur des sentiments ou des unions 
partagés et pratiqués par les frères et les disciples du 
Christ; peu importe à ma cause, car ce sont là des 
principes et des faits qui créent ou régissent une dis­
cipline particulière et complètement étrangère au 
droit civil, qui seul est notre maître.

Cependant, un fait saillant me frappe et je tiens à 
le signaler.

A son berceau, l’Église était persécutée ; elle n’a­
vait pour soutien que son ardente foi, pour trône que 
la pierre sombre des catacombes, et elle formait alors 
une véritable famille, dont l’amour conjugal pouvait 
sanctifier et multiplier les liens.

Tolérée, et libre de chanter au grand jour les 
hymnes et les louanges de son Dieu, elle conserva 
le respect du droit naturel, et le mariage fut encore 
béni chez elle. Elle n’était alors que respectée des



— 64 -

puissants de la terre; plus tard, elle en fut redoutée.
Lorsque ce moment vint et que l’héritier de saint 

Pierre eut joint à la couronne d’épines qui resplen­
dissait à son front, le sceptre dont il menaçait les 
rois, lorsque ces derniers se courbèrent devant lui, 
et qu’un empereur d’Allemagne humilié, moitié nu, 
faisant amende honorable, vint se reconnaître son 
vassal, l’Eglise, orgueilleuse de son pouvoir, comprit 
qu’elle aurait peut-être à le défendre; il lui fallait 
garder en sa main la milice, dont elle seule voulait 
disposer; et alors les conciles de Latran, de Reims, 
et, plus tard celui de Trente, défendirent aux prêtres 
de contracter d’unions, exactement et par les mêmes 
motifs que l’Etat aujourd’hui défend au soldat ou à 
l’officier de se marier, sans l’autorisation du colonel 
et du ministre.

Pendant ces longs siècles de luttes de toutes sortes 
et d’empiètements, que disait la loi civile? Restait- 
elle spectatrice indifférente? Non, loin de là; elle 
gardait ses franchises et protestait. Elle protestait par 
la bouche de Justinien, le père des institutes ; par 
celle de Charlemagne, l’auteur des capitulaires ; par 
celle de nos libres parlements, comme il y a soixante 
ans par la voix, je ne dirai pas du ministre, mais du 
jurisconsulte Portalis. Le souffle de la vérité est im­
périssable , les siècles ne peuvent ni le détruire ni 
l’amoindrir.

Voilà des faits que l’histoire, toujours implacable, 
mais impartiale aussi, livre à vos consciences, et dont 
vous saurez apprécier la portée et la signification.

Mais laissons là le passé ; il a pu nous instruire 
par ses douloureuses leçons, mais trop d’abîmes nous



— 65 —

séparent de lui pour qu’il puisse encore nous lier; et 
pour savoir si vous devez ou non accueillir la de­
mande qui vous est soumise, questionnons le présent 
et les lois qui nous régissent, ayons le courage de les 
regarder en face; elles nous diront, j’en suis sûr, ce 
qu’elles ont permis et ce qu’elles ont défendu.

Ce n’est pas pour la première fois, vous le savez, 
qu’un prêtre voulant rentrer d’une manière complète 
dans la vie de société, a demandé aux tribunaux de 
sanctionner son union. Dans bien des cas, les ma­
gistrats, proclamant la toute-puissance de la loi ci­
vile, ont permis le mariage. Dans d’autres, au con­
traire, entraînés malgré eux par de respectables 
scrupules, ils ont, au dire de M. Dupin, rendu de 
mauvais arrêts en présence d’une bonne loi, et ont 
cru trouver dans deux articles de la loi organique 
du concordat de l’an X, le moyen d’enlever au code 
le plus beau fleuron de sa couronne. Ainsi donc se 
trouvent en présence, d’un côté, du nôtre, la loi ci­
vile qui dit : Oui ! Et de l’autre une loi mixte, à 
laquelle on voudrait accorder le droit de dire : Non! 
L’une est la fille du pays, l’autre vient de Rome; la­
quelle a raison? — Nous répondrons hardiment : 
« Toutes les deux! » Il suffit de comprendre leur 
langage, au lieu de le dénaturer; et, selon nous, loin 
de se contrarier et de s’amoindrir, elles se soutien­
nent et se protègent. Chacune a son rôle tracé ; et si 
la société honore la religion, celle-ci, en échange, 
enseigne au peuple, par ses préceptes sublimes, le 
repect et l’amour de la loi. Car, après dix-huit siè­
cles, elle vient encore redire le rnol du divin Maître : 
« Rendez à César ce qui appartient à César, à Dieu 
ce qui est à Dieu. » Vaste et puissante pensée, qui



— 66 —

est à elle seule le résumé de la question que nous 
débattons aujourd’hui. Malheureusement on a voulu 
voir en elle deux antagonistes.

La loi civile est donc en présence du concordat. 
Leur origine nous apprendra leur pouvoir et nous 
fera connaître leurs volontés; cherchons-la donc.

Le xvine siècle allait finir, son ombre immense se 
projetait sur le monde, mais elle laissait percer ou 
du moins pressentir la lumière. — C’est que depuis 
bien des années déjà, d’inénarrables douleurs avaient 
apporté l’expérience; l’idée germait, la raison luttait, 
les docteurs enseignaient, et la philosophie, qui, 
toute enfiévrée d’avenir, avait sapé l’ancien monde, 
allait proclamer et saluer la société nouvelle. — 
Une dernière et lente convulsion agita la France, 
puis il se fit un déchirement, terrible comme ceux 
qui précèdent l’enfantement. 891 931 heures suprê­
mes dans la vie d’un peuple !

L’éternité les avait à peine reprises, que du cœur 
du pays jaillit une gerbe de feu dont les clartés ra­
dieuses empourprèrent le monde, et de cet éclair 
naquit un César.

Quel est-il?
Serait-ce le Corse hardi, qui, pendant quinze ans, 

fit la France sienne, et cependant orgueilleuse des 
rayons de gloire dont il la couronnait ? Serait-ce cet 
étonnant lutteur qui, debout sur le piédestal que lui 
faisait le peuple de la révolution, envoyait à l’Europe 
coalisée et frémissante un sourire de dédain et hu­
miliait les monarchies antiques, en jetant à ses sol­
dats des hâtons de maréchaux à pleines mains, des 
trônes à ses caporaux et à ses sergents? — Non ! Car,



— 67 —
terrible et grand comme la foudre, son pouvoir, ra­
pide comme elle, vint se briser et mourir sur un ro­
cher désert; et le César dont je parle est immortel !
— pour lui, demain sera comme hier, pur, calme, 
serein. Il n’aura pas à redouter le chemin creux 
d’Ohain et ses abîmes béants; il ne laissera pas, aux 
champs de Waterloo, tomber sa dernière larme dans 
des flots de sang, ni s’exhaler son dernier soupir à 
Sainte-Hélène; mais éternellement, au contraire, sa 
main ferme et superbe promènera sur le front de 
tous, le niveau révolutionnaire du progrès pacifique.
— Chacun, soit qu’il porte la robe du prêtre, l’her­
mine du magistrat, l’épée du capitaine ou la blouse 
de l’ouvrier, s’humiliera devant lui ; et, chose tou­
chante, le front le plus courbé sur son passage sera 
le plus grand, car il est le fils de l’honnêteté, autant 
que de la raison ; c’est l’enfant sublime du xixe siècle, 
vous le connaissez tous; il s’appelle le Code.

C’est celui auquel il faut, non pas rendre< il n’a 
jamais rien abdiqué, mais laisser ce qui lui appar­
tient. Lui aussi a son précepte respecté ; à peine était- 
il né, tout enfant encore, si tant est qu’il y ait une 
enfance pour les géants de sa sorte, que d’un vieux 
proverbe de droit faisant pour l’avenir une maxime 
sainte, son bras déjà vigoureux et sûr écrivait au 
frontispice du temple ces deux mots : « Suum cui- 
que. » A chacun le sien. — Spartiate, il résumait 
le mot du Christ ; le souffle de l’Evangile était en lui.

C’est avec recueillement, messieurs, que le pen­
seur entend ces deux paroles : l’une, exhalée par 
l’homme-Dieu près de la mort ; l’autre, formulée par 
le code à son berceau. — L’image est grande et sai­
sissante ! Dans la nuit du passé, à travers l’abîme des



— 68 —

siècles, deux mains que la vérité conduisait se sont 
l’une vers l’autre tendues, rencontrées et pressées. 
La religion et la justice fraternisaient.

Voilà ce code qu’un enfant tiendrait dans sa petite 
main, mais qui est grand comme la vérité dont il 
émane 1 Pour l’indifférent qui ne considère que l’é­
corce, il semble inerte et privé de vie ; le légiste, au 
contraire, le sent tressaillir sous sa main et voit four­
miller en lui ces myriades d’articles dont chacun rend 
une idée et possède une physionomie qui lui est propre.

Après un long travail et sous le poids de cette fiè­
vre clairvoyante qu’il nous laisse, ne les avez-vous 
pas vus quelquefois passer l’un après l’autre devant 
vous? Et qu'ils appartiennent au droit pénal ou au 
droit civil son frère ainé, n’avez-vous pas à chacun 
donné son nom, ne les avez-vous pas tous reconnus? 
Dans le droit civil, l’un s’agenouille près du berceau 
où l’enfant dort insoucieux des choses de la vie (char­
mant privilège) et lui conserve l’avenir; l’autre, au 
contraire, s’incline devant le père, le vieillard, et son 
bras le conduit entouré de respect et de vénération 
jusqu’au seuil même de l’éternité. — Dans le droit 
pénal, si vous avez frémi devant cette figure sombre 
et vengeresse, à la manche retroussée, au bras 
rouge, et qu’on appelle l’article 12; lorsqu’au con­
traire vous cherchiez Dieu dans le code, n’avez-vous 
pas trouvé un reflet de son adorable bonté dans l’ar­
ticle 463 si attaqué de nos jours ? Perle pure, larme 
de pitié et de sereine commisération qui sourit dans 
l’œil cependant impassible de la justice et qui en 
tombe aux désirs du juge, transformée en flots d’in­
dulgence et presque de pardon. Tout cela est grand 
et beau, tout cela doit rester intact. Voilà pourquoi,



— 69 —

connaissant son origine, je viens avec vous recher­
cher les volontés du code et vous prouvez que rien, 
Dieu merci, ne peut les entamer.

Il était né avec la société moderne; lorsqu’il est 
venu, les institutions anciennes s’étaient écroulées, 
les privilèges des noms et des castes avaient disparu ; 
aussi tout d’abord, il chercha le droit égalitaire et 
écrivit à son livre Ier, art. 8 :

« Tout Français jouira des droits civils » ; ce 
grand principe posé, il poursuivit son œuvre. Sur 
sa route féconde il eut à parler du mariage et lui 
consacra un titre spécial (le cinquième) et le seul 
dont nous ayons à nous occuper. Ses ordres furent 
prudents et minutieux, et pour s’inspirer du juste et 
du vrai, il ouvrit le livre de la nature. Les premiers 
mots qu’il aperçut furent ceux-ci : Amour, création; 
il comprit que quelque chose de plus grand que le 
droit écrit rayonnait dans le cœur de l’homme ; aussi 

' n’eut-il pas même la pensée de proclamer que le 
mariage était un droit, lorsque tout lui disait que
c’était un devoir.

Mais ce droit ou ce devoir avait ses limites ; il sut 
les définir.

L’impuberté, le vice de consentement, les liens 
antérieurs, la parenté, tels furent les jalons que per­
sonne ne put dépasser et qui devaient rester insur­
montables. Mais en dehors de ces empêchements en 
existe-t-il d’autres, et la loi civile, par exemple, a-t- 
elle songé un instant à interdire aux prêtres de se 
marier ?

La question serait presque étrange, si l’on ne con­
sultait que la raison ; elle ne peut môme pas se po­
ser en présence des documents écrits.

5



70 -

La raison vient nous dire que le code ne pouvait 
vouloir créer une caste de déshérités à l’heure même 
où il dictait à tous des droits et des devoirs égaux. 
Il avait brisé des liens ; ce n’était pas pour les rem­
placer’ par des chaînes. — Lui qui proclame l’éter­
nel mouvement et qui défend à l’homme d’immobili­
ser le moindre lopin de terre, ne pouvait lui permet­
tre de souscrire par des vœux imprudents et sur son 
propre cœur, une lettre de change à l’échéance de 
l’éternité.

Mais si la raison ne suffisait pas, les textes se­
raient là pour nous instruire. Le- 13 février 1790, 
l’assemblée constituante décidait que « la loi ne re- 
» connaîtrait plus de vœux monastiques solennels 
» des personnes de l’un ni de l’autre sexe. » Et en 
tête de la constitution de 1791 est posé ce principe : 
« La loi ne reconnaît plus ni vœux religieux, ni au- 
» cun autre engagement qui serait contraire au droit 
» naturel. » — Où donc trouverait-on dans notre lé­
gislation une protestation contre ces deux sénatus- 
consultes? Notre loi civile les a-t-elle abrogés? Nonl 
loin de là, ils vivent encorerespectés.—Et pour se con­
vaincre enfin combien avant d’asseoir le code les lé­
gislateurs ont voulu faire place nette et briser les en­
traves du passé, il suffit de lire l’art. 7 de la loi du 
30 ventôse an XII, celle qui ordonne et prépare la 
codification générale que nous avons aujourd’hui.

Art. 7. « A compter du jour où ces lois sont exé- 
» culoires, les lois romaines , les ordonnances , les 
» coutumes générales ou locales, les statuts, les rè- 

. » glements cessent d’avoir force de loi générale ou 
» particulière dans les matières qui sont l’objet des- 
» dites lois composant le présent code. »



Il est donc indiscutable aujourd’hui que les inca­
pacités à contracter mariage signalées par le code 
sont essentiellement de droit étroit; il n’est permis 
à personne de les multiplier; ce serait un .empiète­
ment à des libertés chèrement acquises et dont la 
fidélité et la conscience du juge sauront nous défen­
dre , à moins qu’une loi spéciale, venant amoindrir 
un travail de géants, ne nous les ait déjà enlevées.

Et il en serait ainsi cependant I cette loi existerait! 
Quelle est-elle? Divers arrêts et le ministère public, 
dont nous entendions il y a quelques mois la parole, 
l’ont désignée; c’est le concordat de l’an X, en ses 
articles 6 et 26.

Avant de le discuter et de le regarder bien en face, 
je veux le connaître. Savoir d’où il vient m’appren­
dra peut-être ce qu’il veut et surtout ce qu’il peut.

Le christianisme était venu prêcher une religion 
d’amour et de tolérance. Long-temps ses ministres 
accomplirent cette bienfaisante mission de charité, 
et la France, qui pendant quelques siècles fut par 
eux enseignée et consolée', les récompensait par sa 
déférence et son affectueuse adoration. Malheureu­
sement il n’en fut pas toujours ainsi. Sous prétexte 
de conserver la pureté des dogmes, l’Eglise créa la 
guerre civile; avec elle vint la ruine; et sans remon­
ter pas à pas la route du passé, nous trouverions 
de tristes heures pendant lesquelles la bouche du 
prêtre alluma et attisa plus de bûchers que sa main 
n’essuya de larmes. — Je ne veux point fouiller 
l’histoire en ce cas si tristement féconde pour savoir 
d’où venaient les douleurs du peuple, qui long­
temps désespéré, mais craintif, ne protesta que par



ses pleurs; mais ce que nous savons tous, c’est que 
dans un jour de colère terrible il se releva rugis­
sant , et que du poing formidable dont il écrasait le 
trône, il renversa l’autel. ,

Seize ans s’étaient, écoulés. Le peuple s’était res­
souvenu de la prière, et le premier consul, qui en­
trevoyait déjà dans l’ombre de l’avenir les broderies 
du manteau impérial, se ressouvint aussi que c’était 
la cour de Rome qui versait l’huile sainte aux fronts 
couronnés, et le sacre futur engendra le concordat. 
L’Eglise rentra dans ses temples; elle chanta l’ho- 
sanna du triomphe, car elle était protégée de nou­
veau ; à quel prix, hélas !

Avant la révolution, elle était orgueilleuse et puis­
sante; chassée même, elle trouva la grandeur que 
l'exil donne quelquefois. Lorsqu'elle rentra, elle était 
dépouillée de ses privilèges d'autrefois, son pouvoir 
était anéanti. Portalis, qui le premier proposa sa ren­
trée, n'osa le faire qu’en s’entourant de précautions 
oratoires destinées à éteindre la méfiance; « pour 
ceux devant lesquels il parlait , » (dit M. l’avocat- 
général Hello, dans son éloge de ce jurisconsulte) 
« le retour au catholicisme était une évocation si­
nistre de nos plus mauvais jours. » — L’Eglise re­
vint suspecte et surveillée. Elle revint cependant, et 
le 28 germinal an X , tous les grands corps de l’Etat, 
et le premier consul à leur tète, au bruit des salves 
d’artillerie et des fanfares, se rendirent à la vieille 
basilique de Notre-Dame, dont les voûtes monarchi­
ques tressaillirent sans doute, car pour la première 
fois le peuple voyait au pied des autels des prêtres 
invoquant Dieu, qui chantaient : Domine salvam 
fac ren\publicam, sa/aôs fac consulesl



— 73—

Ainsi est né le concordat. Et de cette loi qui ne 
fut qu’un laissez-passer donné à l’Eglise et par elle 
accepté aux plus dures conditions, on voudrait faire 
une décision souveraine, non-seulement capable de 
déraciner les lois de la révolution el d’abroger celles 
de 90 et de 91, mais encore de tuer dans son germe 
la volonté du code qui ne devait naître qu’après elle I 
Cela n’est pas, ne peut pas être sérieux. La loi de l’an 
X n’a jamais tenu le langage qu’on lui prête, et si par 
malheur nous nous trompions dans notre affirmation, 
il ne resterait plus au magistrat qu’à fouler aux pieds 
notre loi civile, qui ne serait plus qu’un mensonge. 
Voilà ce que nous espérons prouver.

Dans les premiers paragraphes du préambule de 
cette loi, c’est-à-dire dans le traité intervenu entre 
l’empereur et le pape, les deux pouvoirs sont en 
présence et se font des concessions réciproques, je 
pourrais presque dire des politesses.

« Le gouvernement de la république française re- 
» connaît que la religion catholique , apostolique et 
» romaine, est la religion de la grande majorité des 
» citoyens français. » — À quoi on répond : « Sa 
» sainteté reconnaît également que cette même reli- 
» gion a retiré et attend encore en ce moment le plus 
» grand bien et le plus grand éclat de l’établissement 
» du culte catholique en France, et de la profession 
» particulière qu’en font les consuls de la républi- 
» que. »

Cela dit, et en conséquence...
Art. 1er. (Toujours du Traité.) « La religion ca- 

» tholique, apostolique et romaine, sera librement 
» exercée en France : son culte sera public, en se 
» conformant aux règlements de police que le gou-



74 -

» vernement jugera nécessaires pour la tranquillité 
» publique. »

Avec ces trois phrases, la loi est complète; plût à 
Dieu qu’on eût pensé ainsi, nous n’aurions pas au­
jourd’hui à discuter pour défendre l’indépendance de 
notre droit civil.

Il en a été autrement : l’empereur était avare de 
concessions lorsqu’elles devaient avoir pour résultat 
de diminuer son pouvoir, et bien qu’il ne fût alors 
que premier consul, sachant peut-être par une intui­
tion moins mystérieuse qu’on ne le supposerait ce 
qu’il deviendrait plus tard, il ne voulut pas laisser le 
champ libre à ceux dont il faisait cesser l’exil; il 
connaissait trop le désintéressement de la cour de 
Rome pour ne pas en être effrayé , et, selon l’élo­
quente parole deM° Jules Favre, il voulut tenir dans 
sa main la clef de la geôle où il pourrait enfermer 
la vérité religieuse. Alors parut cette loi organique 
qui n’eut pas d’autre but, et dont toutes les phrases 
ne furent en réalité que des articles de police et de 
règlementation.

Le titre Ier a bien son importance, et son contexte 
est à lui seul un commentaire intelligent et précis de 
cette loi : « Du régime de l’Eglise dans ses rapports 
» généraux avec les droits et la police de l’Etat. »

C’est sous cette rubrique que se présente l’art. 6, 
ainsi conçu : « Il y aura recours au conseil d’état 
» dans tous les cas d’abus de la part des supérieurs 
» et autres personnes ecclésiastiques... » Et parmi 
ces abus se trouve citée « l’infraction des règles con­
sacrées par les canons reçus en France. » — Puis il 
est dit en l’art. 26 : — « Ils (les évêques) ne pourront 
ordonner aucun ecclésiastique s’il ne justifie... etc.,



— 75 —

etc... et s’il ne réunit les qualités requises par les 
canons reçus en France. »

Eh bien! ce sont ces cinq mots les canons reçus 
en France, qui, à eux seuls, si l’on en croit certaine 
jurisprudence et certains, mais très rares doctrinai­
res, auraient l’étrange pouvoir de lutter victorieuse­
ment contre la loi civile que nos pères nous ont 
donnée; ayons donc le courage de leur tenir sans 
détour le langage indépendant de la vérité. — Que 
sont-ils donc et à qui appartiennent-ils? Ils ne sont 
que le complément d’une loi de police dont ils font 
par tie !

Eh quoi ! le législateur proclame qu’il y aura abus 
lorsque l’Eglise transgressera certaines prescriptions 
ou dépassera les limites qu’il fixe ; cet abus sera ré­
primé et censuré par une autorité qu’il désigne : le 
conseil d’état. Plus loin, il défend à l’évêque de re­
vêtir de la robe du prêtre ceux qui ne se trouveraient 
pas dans certaines conditions ! Si l’évêque n’obéit 
pas ou s’il désobéit, il sera encore censuré; et c’est 
dans ces paroles impératives que l’on voudrait trou­
ver la création d’un droit au profit de l’Eglise et la 
déchéance de notre droit civil; et, chose étrange, ce 
serait ce même homme qui marchande- les conces­
sions à l’Eglise et dont la main imprudente lui livre­
rait avec cinq mots les pouvoirs du passé !

Non, il n’en est point ainsi : si les législateurs de 
l’an X avaient voulu rendre à la cour de Rome les 
pouvoirs quelle avait pour toujours perdus, ce n’est 
point de la sorte qu’ils eussent agi. Ils n’auraient pas 
négligemment jeté et comme égaré dans la foule ces 
cinq mots si précieux ; ils en auraient au contraire 
fait un titre imposant et spécial, n’eût-ce été que



— 76

pour en retirer une reconnaissance spéciale aussi.
En disant à l’Eglise « vous agirez selon les canons 

reçus en France, » l’Etat ne pouvait avoir qu’une 
pensée : se mettre en garde contre des empiètements 
toujours redoutables lorsqu’ils partent de certaines 
inspirations; — l’histoire de l’Eglise dans le passé 
plaidait avec prudence la cause de l’avenir, et si l’on 
permettait à la cour de Rome de prendre un pied 
chez nous, on ne voulait pas quelle en prit quatre.

En 1833, M. le procureur général Dupin s’expri­
mait ainsi : « Les hommes sages se disent que si l’on 
» cède sur un point, il faudra céder sur bien d’autres, 
» car tel est le génie qui préside à ses entreprises, 
» que si vous laissez à l’autorité ecclésiastique, au 
» pouvoir spirituel, je ne dis pas une porte ouverte, 
» mais une simple fissure pour pénétrer dans l’ordre 
» civil, bientôt cette légère ouverture s’élargira de 
» manière à laisser pénétrer toutes sortes d’abus, et 
» vous verrez, non pas insensiblement, mais plus 
» rapidement que vous ne pensez, renaître un joug 
» dont on ne sent tout le poids que lorsqu’il n’est 
» plus temps de l’éviter. Alors les précautions que 
» l’on a imprudemment négligées ne suffisent plus, il 
» faut des révolutions pour s’en délivrer. »

C’est trente ans après le concordat que ces paro­
les, empreintes de la plus haute sagesse, ont été 
prononcées ; mais je suis sûr que les pensées qu’elles 
expriment ont dicté la loi de l’an X, et voilà pour­
quoi je ne puis voir en cette loi qu’une barrière op­
posée aux habitudes de l’Eglise, et non point une 
consécration de ses droits.

Ses droits ! mais quels étaient-ils ? Ceux des ca-



nons ? Mais à quelle époque de notre histoire ont-ils 
été accueillis dans notre patrie comme ayant force 
de loi ? Nous ne jouons pas sur les mots, je l’espère, 
et pour lutter avec le code, il faudrait bien qu’ils fus­
sent une loi et reconnus comme tels, car la chanson 
aussi est reconnue en France, et quoiqu’elle se per­
mette de faire des révolutions, elle n’a jamais eu 
l’ambition de rivaliser avec notre droit civil. Eh 
bien ! que l’on fouille le passé ; que le jurisconsulte 
efle docteur interrogent les siècles écoulés, loin de 
trouver dans notre législation une prohibition au 
mariage des prêtres, ils n’y trouveront, de la part 
de tous, que des protestations énergiques contre les 
prétentions des canons ; je tiens à vous en donner 
quelques preuves éclatantes et que vous ne sauriez 
suspecter.

Je vous signalais, en commençant, les protesta­
tions de Justinien et de Charlemagne; mais, sous 
leurs règnes, l’Eglise était encore divisée dans ses 
affirmations ; au xue siècle, elle manifeste une vo­
lonté plus univoque, et, dans l’espace de soixante 
ans, quatre conciles se prononcent sans hésitations 
contre le mariage des prêtres : trois tenus à Latran, 
un à Reims ; puis, en 1545, le concile de Trente 
semble à tout jamais poser dans l’Eglise la règle du 
célibat. — Ainsi, pendant quatre siècles, les colères 
des conciles se sont déchaînées contre le mariage 
des prêtres, et savez-vous à quoi elles ont abouti? 
à faire dire par un édit de 4576, promulgué par 
Henri III : « Pour le regard des mariages de prê- 
» très et des personnes religieuses qui ont été c.i-de- 
» vant contractez, nous ne voulons ni n’entendons, 
» pour plusieurs bonnes considérations, qu’ils en



— 78 —

» soient ni recherchez, ni molestez, imposant sur ce 
» silence à nos procureurs généraux et autres offi- 
» ciers. »

Quelques années avant lui, en 1564, Charles IX, 
de pieuse mémoire, avait bien décidé : « Que les 
prêtres, moines, religieux profès qui se sont mariés, 
seront contraints de quitter leurs femmes et retour­
ner en leurs couvents et première vocation, ou se re­
tirer hors du royaume. » L’un et l’autre, se faisant 
les auxiliaires de l’épiscopat, auquel ils donnaient, 
au reste, tant de satisfaction par leurs vertus, ont 
bien pu menacer de la ruine, ou de l’exil ( chose ^as­
sez douce sous Charles IX) le prêtre désobéissant aux 
conseils de l’Eglise ; mais, même pour ceux-là, la 
statue de la loi civile était tellement imposante, que 
ni l’homme aux mignons ni celui de la Saint-Barthé­
lemy n’osèrent porter la main sur elle en proclamant 
la nullité du mariage des prêtres.

Voulez-vous une preuve de ce que j’avance? Ces 
édits dont je viens de lire quelques passages appar­
tiennent à la vie publique du roi et n’ont peut-être 
pas cette extrême franchise que l’intimité renferme 
quelquefois ; aussi suis-je heureux de vous montrer 
une lettre de Henri III, par lui écrite à ce cousin de 
Navarre, qu’on appela d’abord le Béarnais et plus 
tard Henri IV. Le huguenot s’était ému de certains 
bruits qui couraient sur l’altitude de son cousin de 
France vis-à-vis du concile de Trente ; il lui demanda 
sans doute quelques explications, car Henri III lui 
envoya une missive que Rassicaud nous a conservée 
et qui est ainsi conçue :

« Mon frère, ceux qui vous ont mandé que jevou- 
» lais faire publier le concile de Trente sont très



— 79 —

» mal informés de mon intention, car je n’y ai aucu- 
» nement pensé, et connais trop comme telle publica- 
» tion préjudicierait à mes affaires, et ne suis pas 
» moins jaloux de mon autorité et prééminence de 
» l’Eglise gallicane et pareillement de mon édit de 
» paix. »

Je ne sais si j’ai été la victime d’une hallucination, 
mais je n’ai jamais relu cette lettre, sans entrevoir, 
sous le papier transparent, l’image sinistre d’un 
moine qu’on appelait Jacques Clément, qui, en 1589, 
plantait un couteau dans le ventre de Henri III. Le 
clergé du xvie siècle rendit à ce moine assassin les 
honneurs dus à un saint et à un martyr. Passons 
vite! Nous sommes devant les égouts de l’histoire!

Vous connaissez maintenant la pensée de ces deux 
rois sur le concile de Trente ; mais pour grands que 
soient les rois, et eussent-ils eu, comme l’un, la 
fantaisie et le pouvoir de bouleverser les sexes, ou 
de fusiller leurs sujets, comme l’autre, ils n’en sont 
pas de plus grands jurisconsultes, et pour nous 
éclairer, je suis heureux de chercher des lumières 
plus pures. Interrogeons les docteurs de ce siècle 
fécond.

Tout d’abord apparaît un grand nom, le premier 
de sa race, Pasquier, l’avocat du roi, qui fut en 
même temps un savant, un homme de bien et un 
citoyen amoureux de son pays. Ouvrez le livre qu’il 
intitule si modestement Des Recherches, et lorsqu’il 
parle du concile, vous lirez ces mots : « Sagement 
» nous ne l’avons pas admis en France ; encore qu’à 
» chaque occurrence d’affaires, les courtisans de 
» Rome nous couchent toujours de la publication du



— 80 —

» concile, par lequel, en un trait de plume, le pape 
» acquerrait plus d’autorité qu’il n’aurait eu dès et 
» depuis la fondation de notre christianisme (liv. ni, 
» ch. 34, t. i, p. 295). »

Après lui, un doctrinaire recommandable en sem­
blable matière, Levayer de Boutigny, qui dit en son 
livre De l’Autorité du roi touchant l’âge nécessaire 
à la profession des vœux (p. 52) : « Nous n’avons 
» point accepté le concile de Trente dans ce royaume. 
» Si le roi en a fait insérer quelques décrets dans ses 
» ordonnances, ce n’est point pour avoir lieu comme 
» décrets du concile, mais seulement comme décrets 
» et ordonnances royaux ; ce n’est point pour avoir 
» lieu comme une loi établie par le concours de deux 
» puissances ; car on peut admettre le concours de 
» puissances sans reconnaître ce concile comme légi- 
» time et canonique. Or, notre principe en France 
» est de ne point reconnaître ce concile. »

Le tribunal veut-il l’opinion d’un prélat, non pas 
humble prêtre, mais placé au contraire dans les 
sommités hiérarchiques de l’Eglise? Il peut prendre 
celle de Péréfixe, archevêque de Paris, qui, dans son 
histoire de Henri IV, proclame que : « Quelques ef- 
» forts que les zélés ont pu faire pour faire publier 
» ce concile, jamais ils n’ont pu en venir à bout. »

Après eux, on trouvera encore des jurisconsultes 
qui protestent, puis on aboutira aux lois de la con­
vention, et je ne suppose pas que nos adversaires 
aillent y chercher des armes.

Ainsi, rien dans le passé, rien dans notre législa­
tion, rien dans l’histoire ne vient lutter contre les 
principes que j’ai l’honneur de soutenir, et pendant



— 81 —

dix-huit siècles on ne trouvera pas un grain de sable 
qui puisse nous faire trébucher sur la route sûre où 
nous marchons. Mais nous voulons que notre dé­
monstration soit plus complète, et, pour arriver à ce 
but, nous emploierons un mode de raisonnement fort 
connu en mathématiques sous ces mots : Par l’ab­
surde, et le tribunal verra que l’expression est juste 
en l’appliquant aux conséquences étranges auxquelles 
nous aboutirions dans le système contraire à celui 
que je soutiens.

On veut que les art. 6 et 26 de la loi organique 
de l’an X donnent aux canons la force d’une loi ; ad- 
mettons-le un instant. — Ni l’un ni l’autre n’a dési­
gné parmi les canons de l’Eglise celui qui seul au­
rait force de loi, et s’ils donnent à l’un cette puis­
sance , il la donnent à tous, car, dans cette situa­
tion , il n’est permis à personne de choisir à son gré 
le canon qu’il voudra favoriser tout en déshéritant 
les autres. S’il en est ainsi, messieurs, soyons con­
séquents avec nous-mêmes, prenons ce Code vénéré 
et déchirons-le, car il n’est plus qu’une ombre vaine, 
un Dieu sans force, dont presque toutes les grandes 
dispositions s’annulent par celles des canons, et 
dont les volontés disparaissent devant celles de l’E­
glise. Ce n’est pas seulement, en effet, le prêtre ca­
tholique que l’officier de l’état civil ne mariera pas, car 
les canons signalent bien d’autres incapacités, bien 
d’autres empêchements qu’ils puisent dans la pa­
renté jusqu’au huitième degré, dans l’impuissance, 
dans la diversité de religion des deux futurs, et à 
tant d’autres sources, que je laisse en oubli, car j’en 
passe, et non des meilleures. —- Il n’est pas jusqu’à 
l’excommunication, qui jadis faisait trembler les



— 82 —

rois et ne fait plus aujourd’hui pâlir grand inonde, 
qui ne vienne mettre son veto au-dessus de la 
loi.

Sera-ce tout? Oh! non, et quelque chose de plus 
singulier encore va se présenter. — Dans tous ces 
cas que je viens de signaler, que devra faire notre 
loi? Refusera-t-elle catégoriquement le mariage? 
Non! Elle devra attendre. Et quoi donc? Les ordres 
de Rome, devant lesquels elle se courbera, car le 
pape, qui lie et délie à son gré, pourra autoriser par 
son pouvoir discrétionnaire ce que les canons défen­
dent et ce que vous aurez également défendu.

Et lorsque vous aurez, par votre jurisprudence, 
décidé qu’un prêtre ne pourrait pas se marier et au­
torisé un maire à lui refuser son concours, des or­
dres venus de l’Eglise rendront votre décision ineffi­
cace, et il suffira pour cela que le pape relève de ses 
vœux le prêtre postulant ; de sorte qu’obéissant ainsi 
à une puissance étrangère, notre loi civile sera à sa 
merci et à sa discrétion.

Je n’exagère pas, messieurs, mon esprit ne se crée 
ni chimères ni illusions; il suffit pour s’en convain­
cre de jeter un regard sur un arrêt du 20 juillet 1807, 
de la cour de Rordeaux.

Un prêtre de notre département et de la commune 
de Verteillac, Earthélemy Charouceuil, avait obtenu 
du pape un bref qui lui permettait de se marier avec 
Gabrielle Petit, qu’il avait rendue mère. Il voulut 
l’utiliser avec une autre, Marie Vidal.......

M. le président, s’adressant à l’avocat. — 
M' Mie, permettez-moi de vous interrompre : vous



— 83 —

pourriez ajouter que celui dont vous parlez était dans 
une situation particulière : c’était un prêtre consti­
tutionnel.

Mc Mie. — Monsieur le président a raison, et 
j’omettais de signaler ce fait, ou cette qualité ; mais 
prêtre constitutionnel ou non, Charouceuil avait 
prêté comme les autres le même serment devant le 
même Dieu ; il était toujours prêtre, et c’était bien 
l’opinion du souverain pontife, puisqu’il crut devoir 
le relever de ses vœux en lui signant le bref dont je 
parlais.......

Gabrielle Petit fit opposition, et c’est dans ces cir­
constances que la cour rendit un arrêt auquel figure 
le considérant suivant :

«Attendu que l’empêchement au mariage résul- 
» tant du caractère de prêtre qu’avait reçu Charou- 
» ceuil n’avait été levé par l’autorité du souverain 
» pontife que pour contracter mariage avec Gabrielle 
» Petit, pour légitimer l’enfant né de leur commerce, 
» ainsi que, cela résulte d’un bref du 4 novembre 
» 18021, déclare Charouceuil incapable de contracter 
» mariage avec toute autre femme que Gabrielle 
» Petit. »

Si un mois après cet arrêt, Sa Sainteté avait donné 
un bref autorisant le mariage avec Marie Vidal, la 
cour aurait évidemment déclaré qu’il était incapable 
de contracter avec toute autre que Marie Vidal, et 
ainsi de suite. Voilà donc une incapacité relative qui 
tient en suspens l’exercice de la loi et la soumet au 
bon plaisir et à la seule appréciation du souverain 
pontife.

Je sais bien que l’arrêt a été cassé le 16 octobre



- 84 -

-1809, mais il n’en est pas moins vrai que pour être 
conséquent avec le système qui nous est contraire, 
la magistrature de notre cour avait consacré des 
principes auxquels d’autres peuvent revenir et qui au­
raient pour résultat de jeter dans notre droit civil la 
plus déplorable incertitude.

Mais ne pourrait-on pas dire à la cour suprême 
que son arrêt est la négation des principes sur les­
quels elle s’appuie pour proscrire le mariage des 
prêtres? En effet, parmi les canons que la France a 
toujours reconnus el respectés, il en est un contre 
lequel nos lois n’ont rien dit, c’est celui sur lequel 
repose en grande partie la foi catholique, et qui per­
met au pape de lier ou de délier. Or, lorsqu’un prê­
tre a été relevé de ses vœux, il est redevenu libre ci­
toyen, et cela, même canoniquement parlant; de 
sorte que les magistrats qui l’empêcheront de béné­
ficier de cette décision du chef de l’Eglise, proteste­
ront par cela même contre les canons reconnus, en 
France, et se montreront ainsi, que l’on me passe le 
mot, plus papistes que le pape.

Voilà cependant à quelles déplorables et anormales 
conséquences nous arrivons.

Mais est-ce tout? non ! Et nous ne sommes pas à 
bout d’humiliations. Pour juger de la validité et de la 
force d’un principe, il faut le pousser à ses limites 
extrêmes. Si un seul canon est reconnu en France, 
tous doivent l’être, disons-nous, car la loi organique 
du concordat ne spécialise pas et n’en désigne nomi­
nativement aucun : « Si cet argument est fondé, dit 
» M. Serrigny, je me fais fort d’en faire sortir logi- 
» quement l’ancien régime tout entier. »



— 85 —

M. Serrigny est dans le vrai, et, quoi qu’on fasse, 
on ne pourra répondre à sa proposition.

Le code est venu, il est vrai, qui a enlevé à la ju­
ridiction ecclésiastique ce quelle appelait des délits 
ou des crimes; il a bien décidé aussi que les regis­
tres de l'état civil ne seraient plus aux mains du 
clergé, et que le mariage était un contrat purement 
civil ; mais qui est-ce donc qui vient me garantir que 
demain ces ordres ne seront pas discutés et peut- 
être méprisés?

N’a-t-il pas, en effet, au titre cinquième de son 
premier livre, proclamé le droit naturel au mariage, 
en définissant les seuls cas dans lesquels l’homme 
serait inapte à bénéficier de cette loi d’amour qui sans 
culture fleurit dans son cœur? Et si les canons de 
l'Eglise sont assez puissants pour ajouter à leur profit 
de nouvelles entraves et modifier la loi civile sur ce 
chef, pourquoi ne passerait-elle pas peu à peu tout 
entière sous les fourches caudines de Rome?

Et alors, que l’officier de la loi passe l’écharpe 
municipale à la ceinture du prêtre, car c’est lui seul 
qui marie, les canons le proclament. Le ministère 
public lui-même, qui s’émeut des outrages faits à la 
religion, pourra laisser au fourreau le glaive, en ce 
cas inutile, de notre loi, car les canons sont encore 
là qui dresseront l’estrapade ou le bûcher; hier déjà, 
ne mettait-on pas en branle à Toulouse le tocsin 
détesté de la justice expéditive de l’Eglise? Et ainsi, 
par celte fissure que M. Dupin signale, pousseront à 
nouveau les rejetons innombrables de ces abus, 
qu’une révolution seule pourra détruire ; mais une 
révolution terrible, comme celle dont le pays porte 
au front la noble cicatrice.

6



— 86 —

Ainsi dix ans de lutte auront été stériles ! C’est en 
vain que la France aura arrosé du sang de ses fds 
sa terre si féconde en liberté ; c’est en vain qu’elle 
aura épuisé jusqu’à la dernière goutte la coupe des 
sacrifices humains ; dans ses moments d’épreuve, elle 
tendait les bras à l’avenir, et n’aura saisi que le passé ; 
nous croirons vivre au xIxe siècle, et nous renaîtrons 
en l’an 1545; le concile de Trente fulminera encore 
ses anathèmes redoutés ; l’ombre sinistre du moyen- 
âge enveloppera de nouveau la France ! Et tout cela, 
parce qu’on aura voulu faire vainqueur du code, 
géant, le concordat, pygmée, et que dans les cinq 
mots « les canons reconnus en France, » on aura cru 
trouver pour eux qu’ils avaient la force d’une loi.

Mais qui donc a fait le concordat? qui donc lui a 
donné droit de cité, si ce n’est Portalis et Napoléon? 
qui mieux qu’eux peut connaître et ses désirs et son 
pouvoir? Interrogeons-les donc, puisque leur esprit 
est encore prêt à nous répondre. — Dans le rapport 
présenté par M. Portalis, vous pourrez lire ces mots, 
qui ne laissent aucun doute : « Pour les ministres 
» que nous conservons (et à qui le célibat est ordonné 
» par les règlements ecclésiastiques), la défense qui 
» leur est faite du mariage par ces règlements, n’est 
» point consacrée comme empêchement dirimant 
» dans l’ordre civil. » — « Ainsi leur mariage, s’ils 
» en contractaient un, ne serait point nul aux yeux 
» des lois politiques et civiles, et les enfants qui en 
» naîtraient seraient légitimes. » — Cette parole 
émanée d’un grand jurisconsulte devrait clore ma 
discussion; mais je tiens à vous montrer une séance 
du conseil d’Etat, qui est pour le système que nous



— 87

combattons la réponse la plus foudroyante qui se 
puisse imaginer. — La scène se passe en '1813, le 
20 décembre. L’Empereur, alors tout puissant, et 
devant qui tout cède et plie, vient de faire incarcérer 
un chanoine de Milan, qui, ayant enlevé une jeune 
fille à sa famille, en avait fait sa femme. « J’ai fait 
» aussi arrêter (dit-il) huit ou dix prêtres qui pré- 
» tendraient se marier, comme des mauvais sujets 
» qui causaient du scandale. »

Vous voyez avec quelle aisance l’épée du capitaine 
tranchait le nœud gordien. « Mais ces moyens me 
» répugnent (ajoute-t-il), il faut donc des dispositions 
» législatives qui défendent le mariage des prêtres... 
» Quel inconvénient y aurait-il à les déclarer biga- 
» mes? » —Voilà à quelles subtilités on était obligé 
de descendre pour ravir au prêtre ses droits civils! 
et l’Empereur charge le conseil d’Etat de lui faire un 
projet de loi pour interdire le mariage aux prêtres 
catholiques.

Ainsi, dans la même enceinte se trouvent réunis 
des jurisconsultes éminents qui ont vu naître le con­
cordat, des prélats, des évêques de l’Eglise romaine 
qui en ont bénéficié, puis l’Empereur lui-même, enfin, 
dont les désirs sont des lois ; et lorsqu’il manifeste 
l’intention d’interdire aux prêtres le mariage civil 
par une loi qu’il demande, personne ne se lève pour 
lui dire qu’elle est inutile, et que les articles 6 et 26 
de la loi organique y ont déjà pourvu. Et cependant 
des arrêts existaient déjà qui pouvaient suggérer 
cette réponse ; mais aucun n’osa la formuler, de peur 
qu’elle n’expirât sous le sourire de ceux qui avaient 
assisté à la rentrée de l’Eglise, et le projet de loi que



— 88 —

l’Empereur demandait, resta fruit-sec dans les cartons 
et fut repris par l’oubli.

Je vous ai montré le concordat, loi de discipline, 
pénétrant humblement en France; j’ai examiné les 
articles 6 et 26, et n’ai pu trouver en eux qu’une 
pensée de précaution prudente, qu’un passé redouté 
faisait naître. J’ai signalé les conséquences absurdes 
et douloureuses, filles du système que je combats, 
et j’ai abrité mes opinions sous les paroles puissantes 
de Portalis et de .Napoléon; que.faut-il donc de plus? 
Je ne sais si demain une théorie nouvelle ne pren­
dra pas naissance dans l’esprit de sophisme, qui a 
déjà tant parlé sur cette question, et si on n’essaiera 
pas de prétendre que le concordat, étant une de ces 
lois qui réglementent les rapports des nations entre 
elles, doit être par cela même supérieur aux lois 
que les nations se sont données pour leurs citoyens, 
et si de ce principe qui peut être vrai en lui-même, 
on n’essaiera pas de faire sortir cette proposition 
que le code doit obéir au concordat.

S’il en était ainsi, ma réponse serait toute prête; 
la voici :

Tout d’abord ne confondons pas la loi organique du 
concordat avec le traité ou les conventions signées 
par l’Empereur et le pape; celles-là seules sont inter­
nationales, seules elles pourraient se prétendre sou­
veraines, et je n’y vois pas d’inconvénients, car elles 
ne contiennent pas un mot que la subtilité la plus 
exagérée puisse rendre compromettant. Quant au 
concordat, loi organique, il a été promulgué par 
l’Empereur seul; entre lui et le code, il n’y a rien de 
commun, chacun a ses attributions différentes et dis-



- 89 —

tinctes. — Que notre loi civile soit supérieure ou in­
férieure dans la hiérarchie des institutions, elle n’en 
doit pas moins rester intacte, et rechercher au sur­
plus, dans le droit international, un argument contre 
le mariage des prêtres, serait tourner dans un cercle 
vicieux et résoudre la question parla question. Mais, 
au reste, je n’aurai même pas à m’incliner devant 
cette supériorité du concordat, elle n’existe pas, et 
j’en trouve la preuve dans un simple décret du 28 
juillet 1810, où l’Empereur, modifiant de sa seule 
autorité la loi organique de l’an X, écrivait un arti­
cle 4 ainsi conçu :

« En conséquence, les évêques pourront ordonner 
» tout ecclésiastique âgé'de 22 ans accomplis ; mais 
» aucun ecclésiastique ayant plus de 22 ans et moins 
» de 25 ne pourra être admis dans les ordres sacrés, 
» qu’après avoir justifié du consentement de ses pa- 
» rents, ainsi que cela est prescrit par les lois civiles 
» pour le mariage des fils âgés de moins de 25 ans 
» accomplis. »

Un cri sort de cet article : « Avant tout, respect à 
la loi civile ! » C’est celui que nous poussons.

Et cependant, j’ai vu dans les recueils de jurispru­
dence des demandes analogues à celles de mon client, 
repoussées par les cours d’appel ; j’ai vu la cour 
souveraine elle-même déclarer que les art. 6 et 26 
de la loi du concordat étaient des empêchements 
dirimants au mariage des prêtres ; mais, quel que 
soit mon respect pour elles, je ne puis pas même au­
jourd’hui les croire convaincues des principes quel­
les proclament ; je crois au contraire que, dans leurs 
décisions, l’homme parlait plus haut que le magis-



— 90 —

trat, et que la foi, respectable sans doute, niais 
aveugle souvent, était plus forte que la loi. On ne 
rompt pas facilement avec les habitudes du passé. 
Notre société s’est accoutumée depuis des siècles à 
voir le prêtre s’isolant des bonheurs et des devoirs 
de la vie de famille, chercher dans cet isolement une 
ascétique pureté, et quelques-uns, chose étrange! 
croiraient le voir s’abaisser et déchoir, s’il don­
nait à son front celte auréole de grandeur et de 
respect qu’on appelle la paternité. Je ne veux pas 
me demander si l’homme quel qu’il soit a la fa­
culté de répudier ainsi le droit naturel et de s’arrêter 
au seuil de la famille qui dispense, il est vrai, 
des joies suaves, mais verse aussi les plus terribles 
douleurs. Veiller sur le sommeil d’un enfant est à 
la fois un bonheur et un droit, vous disait mon illus­
tre confrère ; mais s’agenouiller auprès d’un berceau 
vide, et faire à Dieu, de qui tout vient, l'offrande 
sublime de ses larmes, n’est-ce pas un devoir ? Je ne 
veux pas savoir si le prêtre, au lieu de laisser à 
d’autres un glorieux fardeau, ne grandirait pas 
au contraire, dans l’admiration des hommes , en 
supportant noblement le poids des tortures du 
cœur.

Ce sont là, messieurs, des considérations qui tou­
cheraient sans doute le philosophe ou le poète, mais 
que la loi ne saurait accueillir. Eh bien 1 c’est cepen­
dant sous le poids de considérations moins puissan­
tes et d’un ordre différent que la loi faiblit chaque 
jour. N’entendions-nous pas, il y a quelques mois, 
l’honorable magistrat qui occupe le siège du minis­
tère public puiser dans les nécessités et le respect



— 91 —

dus à la confession des arguments et des moyens 
contre notre demande !

Nous ne sommes plus, je le sais, à cette époque 
naïve où le pécheur contrit se présentait à la porte 
du temple, puis, à haute voix, devant la foule assem­
blée, faisait le récit de sa faute, et recevait au grand 
jour le pardon que son repentir public demandait.

Aujourd’hui le pénitent craintif cherche l’ombre, 
le mystère, et ne livre à l’oreille de Dieu le secret 
de sa honte, que lorsqu’il est bien sûr que Dieu seul 
recevra la confidence par l’entremise de son minis­
tre. Le pénitent est donc seul avec le prêtre, et ce 
pénitent peut être une femme, une jeune fille.

Le prêtre a sur le cœur qu’il dirige un immense 
pouvoir, et ce pouvoir pourrait se changer en une 
odieuse spéculation. Telle est la pensée qui faisait 
frémir M. le procureur impérial.

Eh quoi! c’est là tout d’abord ce qui frappe son 
esprit! Quelques minutes se sont écoulées depuis le 
moment où il nous montrait le prêtre saisi pour 
toujours par la main de Dieu, et pour toujours mar­
qué de son sceau indélébile ; et c’est de cet être ainsi 
presque divinisé qu’il redoutera l’approche ; et à 
peine une jeune fille aura-t-elle franchi le seuil du 
confessionnal qu’il redoutera pour elle la souillure et 
le déshonneur ! Est-ce possible? hélas! oui. Par sa 
position, M. le procureur impérial le sait mieux que 
nous, et c’est dans l’inconséquence même du système 
que se trouve la vérité. Un grand poète et un noble 
cœur, le fils aîné de la France, qui l’admire et le 
pleure, Victor Hugo, disait il y a quelques jours : 
« L’homme a sur lui la chair qui est tout à la fois son



92 —

» fardeau et sa tentation : il la traîne et lui cède. 
» — Il doit la surveiller, la contenir, la réprimer, 
» et ne lui obéir qu’à la dernière extrémité. Dans 
» cette obéissance-là, il peut encore y avoir de la 
» faute ; mais la faute ainsi faite est vénielle. C’est 
» une chute, mais une chute sur les genoux, qui 
» peut s’achever en prière. »

Oui, c’est en vain que l’homme essaie de dépouil­
ler à jamais cette robe de chair dont Dieu l’a revêtu, 
et lorsqu’au pied des autels, dans l’ombre du sanc­
tuaire, la jeune fille murmure à l’oreille du prêtre 
les chastes confidences de son âme vierge, non pas 
la spéculation, mais la nature implacable vient re­
vendiquer ses droits, et sa voix quelquefois irrésisti­
ble entraîne éperdus et le prêtre et l’enfant.

La chute est affreuse, mais sera-t-elle éternelle? 
elle pourrait s’achever en prière : ne doit-elle avoir 
pour conséquence que le désespoir et les malédic­
tions? Il en serait ainsi, si vous accueilliez le sys­
tème qui nous est contraire. Deux ont succombé ; 
l’un est homme et prêtre, c’est-à-dire fort ; il a pour 
lutter, la science, la raison, et le secours de Dieu 
dont il est le ministre, et pour lui seul M. le procu­
reur impérial aura des conseils !

Va, lui dit-il, te jeter aux pieds de ton pasteur, 
humilie-toi devant le scandale de ta vie passée ; puis, 
comme tu es indigne d’enseigner désormais la pa­
role de vérité, va dans une retraite sombre cacher 
les jours qui te restent à vivre, couronne-les par le 
repentir !...

Nous sommes loin de protester contre ces paroles, 
nous les trouvons même pfeines d’indulgence et de 
mansuétude; mais l'enfant! y songe-t-il? Ne voit-il



93 —

pas la souillure qui la couvre? Et lui qui parle au 
nom d’un Dieu de miséricorde, et croit, mieux que 
nous, défendre ses intérêts, ne voit-il pas sur ce front 
de seize ans une tache qui doit disparaître, car rien 
n’est éternel à cet âge? Eh bien! la religion sera im­
puissante à guérir pour l’enfant la faute du prêtre, 
et sur ce front, toutes les vagues de l’Océan passeront 
sans enlever la tache. Laissez donc la loi civile accom­
plir son œuvre, en ce cas si sainte et si maternelle ; 
laissez-la, comme une étoile brillante, scintiller à 
l’horizon du repentir pet si, dans un jour d’erreur ou 
de faiblesse, la jeune fille succombe, quelle puisse 
au moins se relever femme, épouse et honorée.

Mais ce sont là, je le répète, ce sont là des consi­
dérations qui, aujourd’hui plus que jamais, doivent 
vous rester étrangères.

Que le prêtre défende la religion, rien de mieux ; 
mais que le magistrat aussi défende la loi. Quelque 
respectable que soit l’une, l’autre ne saurait lui faire 
de concessions. Car vous aussi, messieurs, êtes les 
gardiens d’un temple où repose le droit civil et, avec 
lui, notre indépendance et notre liberté.

Vous êtes plus que ses prêtres; vous êtes ses fils, 
et vous avez reçu de l’Etat mission de défendre son 
intégrité.

Vous saurez, comme toujours, accomplir ce noble 
devoir, qui vous deviendra plus facile encore, si, 
dans le recueillement de vos consciences, vous vous 
souvenez de ces deux paroles filles de Dieu et de la 
raison, et dont la pensée domine et éclaire cette 
cause :

A chacun le sien.



- 94 -

Laissez à Dieu ce qui est à Dieu, à César ce qui 
est à César.

M. le président. — La parole est à l’organe du 
ministère public.

M. Bourgade, procureur impérial, demande le 
renvoi de l’affaire jusqu’après la session de la cour 
d’assises, qui s’ouvrira le lundi 7 juillet et se prolon­
gera pendant une semaine.

M. le président. — Le renvoi est accordé. Le 
jour de l’audience sera ultérieurement désigné.

Audience du 25 juillet.

A l’ouverture de l’audience, M. Bourgade, pro­
cureur impérial, prend la parole en ces termes :

Messieurs, si j’avais ignoré que la question sou­
mise en ce moment à votre haute sagesse est grave 
et difficile, votre jugement de partage me l’aurait 
appris. Cette décision, je ne la regrette pas, d’abord 
parce qu’elle m’a procuré, comme à vous, le plaisir 
d’entendre une fois de plus la parole brillante d’un 
orateur qui peut braver désormais toutes les com­
paraisons, sans redouter pour nous ce que sa mo­
destie appelait les tristesses du désenchantement ; 
ensuite, parce quelle m’a permis de vous apporter 
de nouveaux éléments de décision qui avaient échappé 
à un premier et trop rapide examen, et qui sont de 
nature, s’il m’est donné de les présenter comme je



— 95 —

les comprends, à entraîner les convictions les plus 
contraires à l’opinion que j’ai déjà soutenue et dans 
laquelle je persiste.

Avant d’entrer dans la discussion, j’ai un devoir à 
remplir. La magistrature a reçu de M. Brou, dans 
la personne de deux de ses membres, un outrage 
que je dois relever. Je pourrais citer le lieu et le 
jour où, postérieurement au jugement de partage, il 
disait, en présence de plusieurs témoins : « Si tel 
magistrat est appelé à compléter le tribunal, mon 
procès est gagné ; si c’est tel autre, mon procès est 
perdu. »

Dans la bouche de M. Brou, ce langage n’est 
qu’une infamie ajoutée à tant d’autres. Il a feint 
d’oublier que, devant la justice en France, un procès 
n’est jamais d’avance ni gagné ni perdu ; que le ma­
gistrat impartial n’apporte sur son siège ni parti pris 
ni opinions préconçues, et que le triomphe est assuré 
dans cette enceinte, non à la cause qui est présentée 
avec le plus d’éclat et de talent, mais à celle qui 
s’appuie sur les plus solides raisons.

Cela dit, j’aborde le terrain dans la limite duquel 
doit se mouvoir la discussion.

On vous a présenté la question qui s’agite comme 
une question de vie ou de mort pour le pouvoir ci­
vil ; on vous l’a signalée comme une lutte d’influence 
entre le pouvoir civil et le pouvoir religieux ; on vous 
a dit, dans un magnifique langage: « Refuser au 
prêtre le droit de se marier, c’est revêtir Rome de la 
pourpre impériale, c’est soumettre l’autorité natio­
nale au joug détesté d’une domination étrangère. »

Je l’avoue en toute humilité, j’ai fait d’inutiles ef-



96 -

!> !

.s i
U

forts pour comprendre le danger dont le pouvoir 
civil est menacé. Le pouvoir civil et le pouvoir reli­
gieux marchent depuis long-temps parallèlement 
dans notre législation, sans se confondre et sans se 
heurter. Et parce que, depuis cinquante ans, dix 
prêtres apostats n’auront pas obtenu l’autorisation 
de contracter un mariage dont la pensée seule sou­
lève dans la conscience publique la répugnance et 
le dégoût, notre droit public périrait I Non, mes­
sieurs, non ; soyez sans crainte, le pouvoir civil ne 
court aucun danger, et le pouvoir religieux est assez 
grand dans la sphère élevée où s’exerce son autorité 
pour que, dans ses rapports avec le pouvoir civil, il 
n’aspire pas à absorber les prérogatives de celui dont 
il réclame aujourd’hui la protection.

On vous a dit : « Rendez à César ce qui appar­
tient à César, et à Dieu ce qui appartient à Dieu. » 
Je ne viens pas vous tenir un autre langage; mais si 
je parviens à vous démontrer que, dans la question 
qui vous est soumise, les intérêts de César et ceux 
de Dieu sont communs, et se confondent, vos cons­
ciences seront rassurées , et, quand l’heure de la so- 
lution sera venue, vous comprendrez qu’en accor­
dant au sieur Brou l’autorisation qu’il sollicite, vous 
seriez exposés à méconnaître à la fois les droits de 
César et les droits de Dieu.

J’examinerai la question à un triple point de vue, 
parce que je sais qu’en France nous ne vivons pas 
seulement sous l’empire du droit civil, et que nous 
obéissons, en outre, aux lois internationales qui rè­
glent nos rapports avec les puissances étrangères , 
et aux lois politiques proclamées par la constitution.

; ?i •'



Le Code, ce monument impérissable que, dans' 
une hardie métaphore, on a appelé un César , sans 
doute parce qu’il reçut à sa naissance le nom de Na­
poléon , le code est muet ; lorsqu’il a énuméré les di­
vers empêchements qui s’opposent à la célébration 
des mariages, il a gardé le silence sur' l’empêche­
ment résultant de l’engagement dans les ordres sa­
crés.

Ce silence a été l’objet de deux interprétations ra­
dicalement opposées. Les uns ont soutenu que, si le 
législateur eût voulu admettre l’empêchement résul­
tant de l’engagement dans les ordres sacrés, il l’eût 
déclaré formellement ; pour d’autres, le silence du 
code doit être interprété en ce sens que le législa­
teur n’a pu abroger implicitement, et sans un texte 
positif, un empêchement résultant d’une loi anté­
rieure qui conservait, après comme avant le code, 
toute sa force.

Cette controverse a donné naissance à deux partis 
formidables par leur unanimité. D’un côté, la doc­
trine, c’est-à-dire l’opinion individuelle des auteurs , 
proteste, sauf de très rares exceptions, contre l'in­
terprétation qui maintient l’empêchement; de l’au­
tre, la jurisprudence, c’est-à-dire l’ensemble des 
opinions collectives des cours impériales et de la 
cour de cassation, nous présente, dans le sens con­
traire, une série de décisions invariables.

Le 21 février 1833, contrairement aux réquisitions 
de M. Dupin, la cour de cassation interdisait le ma­
riage au prêtre Dumonteil par les motifs suivants : 
« Attendu qu’il résulte des articles 6 et 26 de la loi 
organique des cultes de germinal an X queles prê­
tres catholiques sont soumis aux canons qui alors



98 —

étaient reçus en France, et par conséquent à ceux 
qui prohibaient le mariage aux ecclésiastiques en­
gagés dans les ordres sacrés; attendu que, le code 
civil et la charte ne renfermant aucune dérogation à 
cette législation spéciale, l’arrêt attaqué, en interdi­
sant le mariage dont il s’agit, n’a violé aucune loi. »

Le 23 février 1847, dans l’affaire du prêtre Vi- 
gnaud, la cour de cassation statuait absolument dans 
les mêmes termes, et elle ajoutait (retenezbien ceci, 
messieurs), elle ajoutait ces mots : « Et s’est con­
formé au contraire à la législation existante. »

Les termes de ces deux arrêts reçoivent une force 
nouvelle, si on les place en regard de l’arrêt du 
26 mars 1844, par lequel la cour suprême recon­
naissait la légalité de l’adoption par un prêtre ca­
tholique : « Attendu qu’on ne trouve, soit dans le 
code civil, soit dans le concordat, soit dans ceux 
des canons de l’Eglise qui, reçus dans le royaume, 
ont force de loi, aucune disposition qui défende au 
prêtre catholique l’adoption, et le prive ainsi du 
droit que tout citoyen tient de la loi, lorsque, d’ail­
leurs , il réunit toutes les conditions voulues en pa­
reil cas. »

Voilà, messieurs, l’état de la jurisprudence. Je ne 
fais pas passer sous vos yeux les arrêts des cours 
impériales : qu’il me suffise de vous dire que tous 
ont adopté la solution de la cour de cassation.

Ce n’est pas dans le code que nous pouvons trou­
ver nos armes ; ce n’est pas non plus dans le silence 
de ce code que nos adversaires peuvent trouver les 
leurs.

Une distinction a été faite, en 1833, par M. Du-



— 99 —

pin, et reproduite devant vous dans cette discussion. 
On reconnaît que le mariage est incompatible, dans 
l'état de nos mœurs, avec l’exercice du sacerdoce; 
mais on recule devant cette conséquence que le prê­
tre qui renonce au saint ministère, et qui s’éloigne 
volontairement des autels , ne puisse pas recouvrer 
la jouissance de tous ses droits, et rechercher les 
joies du mariage et de la paternité légitime.

La concession qui nous est faite par nos adversai­
res a lieu de m’étonner, car je ne vois pas sur quel­
les bases elle repose. D’abord, la loi ne fait pas de 
distinction entre le prêtre en exercice et le prêtre 
démissionnaire. Et, si je démontre que le caractère 
du prêtre est indélébile, il faudra bien que l’on 
m’accorde que, pas plus au pied des autels que loin 
du temple, le prêtre catholique ne peut, sous la 
protection de la lui, contracter un mariage.

J’éviterai à dessein de demander des armes aux 
auteurs canoniques, dont l’autorité pourrait être 
contestée devant une juridiction civile , et j’invoque­
rai l’opinion même de M. le procureur général Du­
pin, qui est cependant le principal champion de la 
doctrine que je combats. 11 a dit : « Le caractère du 
prêtre catholique est sacré; il est indélébile, à côté 
même de l’amovibilité de la clause quamdiùplacue- 
rit apposée par les évêques à la nomination des 
desservants. »

Le jurisconsulte éminent placé aujourd’hui à la 
tête de la magistrature française, M. Delangle, alors 
avocat général à la cour de cassation, disait (au­
dience du 26 novembre 1844), dans une affaire où 
s’agitait la question de l’adoption par un prêtre ca­
tholique : « N’a-t-on pas compris que, par ces for-



— 100 —

mules, on s'exposait à porter atteinte à l’un des 
principes fondamentaux de la discipline ecclésiasti­
que, telle que l’ont faite les lois de l’Etat, savoir : 
que le caractère du prêtre est indélébile? Il est inu­
tile de proclamer que, malgré les apostasies, le prê­
tre , marqué d’une ineffaçable empreinte, ne peut se 
dépouiller de sa qualité. » Et, pour conclure à la 
légalité de l’adoption, ce magistrat s’attachait à prou­
ver que l’incapacité par rapport au mariage n’en­
traîne pas l’incapacité d’adopter.

Enfin , pourquoi résisterais-je au plaisir de vous 
relire cette belle page de M. de Cormenin, écrite à 
l’occasion de l'examen doctrinal de la question d’adop­
tion, véritable chef-d’œuvre de raison, de littérature 
et de sentiment : « Qu’est-ce que l’adoption, si ce n’est 
l’imitation de la nature? Qu’est-ce que la fiction de la 
paternité adoptive, si ce n’est la suppléance de la pa­
ternité réelle? Qu’est-ce encore que l’adoption, si ce 
n’est la consolation d’un mariage sans postérité ? 
Qu’est-ce que l’adoption, si ce n’est la procréation 
légale d’un héritier? Eh bien, le prêtre catholique ne 
peut se consoler par le mariage; il ne peut procréer 
d’enfants fictifs ou naturels; le prêtre catholique ne 
peut ni perpétuer, ni accroître, ni constituer une fa­
mille. — Quelle est sa femme? L’Eglise. Quelle est 
sa famille? L’humanité. Quels sont ses enfants? Les 
pauvres.... Comment veut-on faire entrer dans la 
maison et le cœur du prêtre, avec l’adoption d’un 
fils ou d’une fille, les soucis de l’ambition, l'orgueil 
du rang, l’amour du lucre, l’esprit d’épargne, les 
plaisirs et les affaires? S’il adopte et s’il n’amasse 
point pour son fils, il manque à ses devoirs prévoyants 
de père; s’il adopte et s’il amasse pour soi, pour son



— 101 -

fils, pour ses petits-enfants, il manque à ses devoirs 
aumôniers de prêtre. Le prêtre, en un mot, sous 
quelque point de vue qu’on l’envisage, prêtre ancien 
ou prêtre nouveau, prêtre fidèle ou prêtre apostat, 
prêtre vertueux ou prêtre criminel, prêtre avec charge 
d’âmes ou sans charge d'âmes, mais prêtre toujours, 
prêtre imprimé sur le front par le saint toucher du 
pontife, et en son âme par le sceau vivant de la foi, 
ne peut devenir naturellement ni adoptivement père 
et chef de famille. »

Il est difficile de proclamer en termes plus admi­
rables l’indélébilité du caractère du prêtre.

J’ai prouvé que l’indélébilité du caractère du prêtre 
catholique est reconnue par les autorités les plus 
éminentes et les moins suspectes ; je dois ajouter 
qu’elle est reconnue par la loi civile.

Il est un âge, en France, où chaque citoyen se doit 
à sa patrie qui le réclame, et où tout Français de­
vient soldat, s’il n’est placé dans aucune des situa­
tions que la loi a prévues comme constituant des cas 
de réforme ou d’exemption. La loi du 21 mars 1832 
(art. 14, §§ 4 et 5) exempte du service militaire 
1° ceux qui, étant membres de l’instruction publique, 
auront contracté, avant l’époque déterminée pour le 
tirage au sort, l’engagement de se vouer à la carrière 
de l’enseignement ; 2° les élèves des grands séminai­
res, sous la condition que, s’ils ne sont pas entrés 
dans les ordres majeurs à 25 ans accomplis, ils 
seront tenus d’accomplir le temps de service prescrit 
par la présente loi. Or, voyez la différence de ces 
deux situations : Si celui qui s’est voué à l’enseigne­
ment quitte cette carrière avant la dernière heure de 
la dixième année de son engagement, il sera tenu

7



d’aller prendre son rang dans le régiment sur les 
contrôles duquel il n’a cessé de figurer; quant à 
l’élève du grand séminaire, s’il est entré dans les or­
dres majeurs à 25 ans accomplis, il est désormais 
libéré de l’impôt du sang, et sa renonciation à la vie 
religieuse, son abjuration même, ne ferait pas renaî­
tre les droits auxquels la société civile a renoncé. La 
loi pouvait-elle reconnaître plus formellement l’indé- 
lébilité du caractère imprimé sur le front du lévite 
par l’ordination? N’a-t-elle pas ainsi proclamé l’irré- 
vocabilité du lien auquel le prêtre catholique s’est 
volontairement soumis?

Enfin, s’il m’était permis de faire une courte inva­
sion dans le domaine de la théologie, je vous dirais 
avec tous les docteurs : Le caractère sacerdotal est 
tellement indélébile, que le prêtre interdit conserve, 
pour les cas d’absolue nécessité, la plénitude de ses 
droits et de ses pouvoirs.

Il faut donc renoncer à la distinction dont je 
conteste le fondement, et admettre que le ma­
riage, s’il est défendu au prêtre en exercice-, ne 
saurait être permis au prêtre qui renonce à ses 
fonctions.

La loi civile, je l’ai déjà dit, n’est pas la seule qui 
règle, en France, les droits et les devoirs des ci­
toyens. Le regard du jurisconsulte rencontre, dans 
une sphère plus élevée encore, le droit international 
et le droit public ; et, puisque la loi civile est muette 
sur la question à résoudre, cherchons ailleurs les 
éléments de notre conviction, et laissons-nous gui­
der, dans nos recherches, par la cour de cassation, 
qui nous indique, comme bases de sa jurisprudence,



— 103 —

les articles 6 et 216 de la loi organique du concordat 
de l’an IX.

Avant d’examiner les dispositions du concordat et 
des articles organiques, nous devons en étudier l’o­
rigine et l’esprit.

Les deux orateurs qui, dans l’intérêt du sieur 
Brou, vous ont successivement tenus sous le charme 
de leur parole, sont loin d’être d’accord sur les sen­
timents qui animaient les parties contractantes, le 
pape et le premier consul. L’un vous a dit : « Si le 
premier consul a présenté le concordat à l'Eglise 
agenouillée devant lui et lui demandant ses autels, 
il savait qu’il tenait dans ses mains la clef de la 
geôle où il pourrait enfermer la vérité religieuse. » 
Voilà le pouvoir religieux agenouillé devant le pou­
voir civil. Le second a ajouté : « Le premier consul, 
qui entrevoyait déjà dans l’avenir les broderies du 
manteau impérial, se ressouvint que c’était la cour 
de Rome qui versait l’huile sainte aux fronts cou­
ronnés , et le sacre futur engendra le concordat. » 
Voilà le premier consul à genoux devant le pape.

Entre ces deux appréciations radicalement oppo­
sées l’une à l’autre, l’impartiale histoire va nous faire 
connaître la vérité, et nous apprendre que chacun 
des deux pouvoirs, conservant entièrement sa di­
gnité, défendit énergiquement ses droits, tout en 
apportant, dans la discussion préparatoire des arti­
cles du traité, les dispositions conciliatrices com­
mandées par leur situation respective.

La révolution française, dont il ne faut dire ni 
trop de bien ni trop de mal, avait, en fermant les 
temples, profondément blessé les sentiments du peu­
ple. En 1801, la lutte était ardente, le peuple de-



— 104 —
mandait ses autels, et, en regard du clergé asser­
menté qui avait pour lui le pouvoir, le clergé fidèle 
avait pour lui le peuple. Le premier consul était trop 
habile pour se méprendre dans le choix qu’il devait 
faire, et pour se laisser entraîner par les conseils 
inacceptables des hommes qui l’entouraient et qui 
voulaient le pousser, les uns à se proclamer le chef 
d’une religion nouvelle, les autres à embrasser le 
protestantisme et à convier le peuple à le suivre 
dans la voie du schisme. Il résista aux uns et aux 
autres, parce qu’il savait combien le sentiment ca­
tholique était profondément gravé dans le cœur d’un 
peuple dont les souverains avaient porté, pendant 
plusieurs siècles, le titre de fils ainé de l’Eglise.

Sans attendre que le pape lui exprimât un désir 
qui agitait son cœur, le premiei' consul proposa à 
la cour de Rome d’entrer en négociations pour le 
rétablissement du culte, et l’archevêque de Corinthe 
arriva bientôt à Paris pour se mettre en rapport 
avec le mandataire du premier consul, l’abbé Ber- 
nier, le pacificateur de la Vendée.

Au nombre des concessions demandées par le pre­
mier consul, il me suffit de signaler à vos esprits 
celle qui était stipulée en ces termes : « Le pardon 
» du saint-père pour les prêtres qui s’étaient mariés 
» pendant la période révolutionnaire, et leur réu- 
» nion à la communion catholique. »

En souscrivant à cette demande, qui rentrait dans 
les idées de clémence du saint-siège, le représentant 
de la cour de Rome stipula deux réserves : ce par­
don serait octroyé dans la forme d’un bref émané de 
la volonté spontanée du saint-père, et ne compren­
drait ni les anciens religieux ayant fait certains



— 105 —

vœux, ni les prélats. Ce dernier point, soit dit en 
passant, prouve que le saint-siège soutenait énergi­
quement ses droits, puisqu’il laissait en dehors du 
pardon promis le prince de Talleyrand, ministre des 
affaires étrangères du premier consul.

Quelques difficultés s’étant élevées sur d’autres ar­
ticles, et le premier consul voulant hâter la solu­
tion , un projet de concordat fut rédigé et transmis à 
notre ambassadeur à Rome, M. de Cacault, celui à 
qui avaient été données, lors de son départ, ces ins­
tructions bien dignes du chef d’un grand peuple : 
« Traitez le pape comme s’il avait à ses ordres une 
» armée de deux cent mille hommes. » Et l’envoyé 
du gouvernement français fut chargé de restituer au 
pape, comme un témoignage de déférence, la statue 
en bois de Notre-Dame-de-Lorette qui, enlevée sous 
le directoire, avait été déposée, comme objet d’art, 
à la bibliothèque nationale de Paris, au grand scan­
dale des catholiques de France et d’Italie.

Peu de temps après, le cardinal Caprara arrivait 
à Paris avec le titre de légat, muni des pouvoirs les 
plus étendus, et le traité de réconciliation entre la 
France et l’Eglise était signé. Le premier consul fit 
rédiger ensuite les articles organiques qui, après 
communication au cardinal légat, furent présentés 
avec le concordat à l’approbation du corps législatif, 
et devinrent ainsi une loi de l’Etat, loi internationale 
qui, depuis cette époque jusqu’à l’heure où je parle, 
a reçu des deux puissances une entière et franche 
exécution.

Voilà la vérité sur le concordat, qui, en rétablis­
sant en France l’exercice de la religion catholique, 
combla les vœux du peuple, qui n’avait pu s’habituer



— 106 —

au culte rendu par la révolution à l’Ètre suprême et 
à la déesse Raison.

Arrivé à ce point, et avant d’examiner les articles 
6 et 26 des lois organiques , j’interroge l’esprit du 
concordat, et je pose cette question : le premier 
consul ayant jugé nécessaire de demander le pardon 
du saint-père pour les prêtres qui s’étaient mariés, 
est-il possible d’admettre que les parties contractan­
tes aient voulu laisser aux autres prêtres, pour l’a­
venir, la faculté de se marier? Le chef de l’Eglise 
catholique a-t-il pu vouloir souscrire à une modifica­
tion aussi substantielle du point le plus fondamental 
de la doctrine ecclésiastique ? J’attends avec con­
fiance la réponse de tout esprit impartial.

Le véritable caractère du concordat, des résultats 
qu’il devait produire, et des relations qui doivent 
exister, dans l’état de nos mœurs, entre le pouvoir 
religieux et le pouvoir civil, me semble avoir été ad­
mirablement tracé dans un discours prononcé na­
guère à la tribune du sénat français, à l’occasion de 
la discussion du paragraphe de l’adresse relatif à la 
question romaine. « Depuis 1789, disait M. le vi­
comte de la Guéronnière, la France est une démo­
cratie. Le premier consul, lorsqu’il voulut la séparer 
de la révolution, comprit très bien qu’une démocra­
tie sans autels et sans croyance était incompatible, 
non-seulement avec cette partie de l’homme qui nous 
élève au-dessus de la matière, mais encore avec l’or­
dre public. Il rédigea le concordat qui fut le traité 
d’alliance entre la puissance spirituelle et la puis­
sance temporelle, et qui régla les droits réciproques 
de l’Eglise et de l’Etat. Ces deux puissances, mes-



— 107 —

sieurs, il serait aussi dangereux de les séparer abso­
lument que de les confondre. Elles doivent marcher 
l’une .et l’autre dans l’accord de leurs forces et la li­
berté de leurs doctrines, pour le triomphe du bien, 
de la justice et de la vérité. »

Telle était certainement la pensée du premier con­
sul, lorsque, dans ses décrets et ses projets de lois, 
il s’inspirait des idées de déférence et de concours 
réciproque des deux pouvoirs. Pendant que l’Eglise 
prêchait au peuple la soumission à la loi civile, le 
premier consul, et plus tard l’Empereur, donnait à 
tous l’exemple du respect à l’idée catholique. L’éta­
blissement des fêtes légales, pendant lesquelles les 
travaux publics devaient s’arrêter et les temples de 
la justice se fermer, et au nombre desquelles figurent 
l’Assomption et la Toussaint, jours consacrés à la 
célébration de dogmes exclusivement catholiques ; 
le décret des préséances qui assure aux cardinaux, 
dans les cérémonies publiques, le premier rang après 
les princes du sang, avant les ministres, les maré­
chaux de France et les amiraux ; le décret qui attri­
bue aux cours impériales, à l’exclusion de la juridic­
tion correctionnelle, le droit de juger, s’il y a lieu, 
les évêques ; l’exemption du service militaire pour 
les membres du clergé, la jurisprudence relative au 
port illégal du costume ecclésiastique; toutes ces 
manifestations, choisies au hasard entre bien d’au­
tres , ne témoignent-elles pas des efforts du pouvoir 
civil pour mettre en rapport les usages et la législa­
tion elle-même avec la religion que nous avons reçue 
de nos pères qui la tenaient de nos aïeux?

Je passe à l’examen des textes.



L’article 6 dispose qu’il y aura abus, justiciable 
de la censure du conseil d’état, dans l'infraction, 
de la part des supérieurs et autres personnes ecclé­
siastiques, des règles consacrées par les canons reçus 
en France ; et l’article 26, que les évêques ne pour­
ront ordonner aucun ecclésiastique, s’il ne réunit 
les qualités requises par les canons reçus en France.

En présence de ces dispositions, que le code civil 
n’a certainement pas abrogées, la cour de cassation 
et toutes les cours impériales décident que l’enga­
gement dans les ordres sacrés est un empêchement 
au mariage civil, parce que les canons qui ont solen­
nellement proclamé l’existence de cet empêchement 
étaient reçus en France.

Un jurisconsulte, M. Serrigny, l’un des adversai­
res les plus ardents de la jurisprudence de la cour de 
cassation, a dit quelque part, en parlant de l’argument 
puisé dans les articles 6 et 26 : Si cet argument est 
fondé, je me fais fort d’en faire sortir logiquement 
l’ancien régime tout entier; et, à l’appui de sa thèse, 
il énumère certains canons dont les dispositions, re­
jetées par nos mœurs, devraient cependant rentrer 
dans nos lois, si les articles 6 et 26 peuvent ser­
vir de base à l’interprétation que leur donne la juris­
prudence.

Une mise en demeure embarrasserait fort, je le 
crois, M. Serrigny, qui ne tarderait pas à remar­
quer, ce qui a évidemment échappé à son attention, 
que, d’après l’article 6, l’infraction des règles con­
sacrées par les canons reçus en France ne constitue 
un cas d’abus que de la part des supérieurs et autres 
personnes ecclésiastiques.

Mais je retourne l’argument de M. Serrigny, et je



- 109 —

dis : Puisque le législateur a parlé des canons reçus 
en France, il a reconnu que certains canons, deux 
au moins, étaient reçus. Quels sont-ils? Si ceux qui 
défendaient le mariage aux prêtres catholiques ne 
sont pas du nombre, que M. Serrigny choisisse 
dans l’arsenal des conciles, et nous signale ceux dont 
le législateur a voulu parler.

Je ne veux pas remonter, dans l’histoire, au-delà 
du concile de Trente, dont le canon est ainsi conçu : 
Si quis dixerit clericos insacris ordinibus conslitutos 
posse matrimonium contrahere, contractumque vali- 
dum esse, non obstante lege ecclesiasticâ vel voto, 
anathema sit. La règle établie par .ce canon était- 
elle reçue en France?

Ecoutons Pothier : « La puissance séculière en 
France, dit-il, a adopté et confirmé la discipline ec­
clésiastique. Les parlements, conformément, regar­
daient les ordres sacrés comme un empêchement di­
rimant. » (Traitédu mariage, n° 117.)

Un arrêt du parlement de Paris rendu, en 1640, 
sur les conclusions conformes de l’avocat-général 
Talon, annula le mariage d’un prêtre qui avait ab­
juré le catholicisme et s’était fait calviniste.

Enfin, M. Demolombe, le plus redoutable logicien 
qui figure parmi nos adversaires, reconnaît qu’un 
usage constant plaçait l’engagement dans les ordres 
sacrés au nombre des empêchements de mariage.

Pour établir le point que j’examine en ce moment, 
je pourrais négliger les attestations qui nous sont 
données par les jurisconsultes de l’époque, et me 
contenter ici de faire ressortir l’acharnement avec 
lequel la convention nationale poussait les prêtres au 
mariage, et multipliait les sévérités contre tous ceux



— 110 —

qui pouvaient songer à apporter obstacle aux unions 
contractées par les ministres du culte. Je me borne 
à mentionner simplement ses décrets : 27 juillet 
4793, décret portant qu’aucune loi ne peut priver du 
traitement les ministres du culte catholique qui se 
marient; 29 juillet 4793, décret qui ordonne la dé­
portation des évêques qui apporteraient quelque 
obstacle au mariage des prêtres; 12 août 1793, dé­
cret relatif aux procédures ayant pour objet les obs­
tacles apportés au mariage des prêtres; 17 septem­
bre 1793, décret relatif au traitement des prêtres qui 
seraient inquiétés par leurs communes pour raison- 
de leur mariage; 29 novembre 1793, décret portant 
que les prêtres mariés, ou dont les bans ont été pu­
bliés, ne seront point sujets à la déportation ni à la 
réclusion.

Qui voudra croire que la convention nationale ne 
combattait pas, dans cette série de décrets, un 
ennemi réellement existant? Et quel était cet ennemi, 
sinon la loi antérieure qu’il s’agissait de déraciner 
par les moyens les plus violents, malgré les protes­
tations du peuple, qui inquiétait les prêtres pour rai­
son de leur mariage ?

Enfin, la parole même du législateur vient à notre 
aide pour constater la reconnaissance légale, avant 
1789, de l’empêchement résultant de l’engagement 
dans les ordres sacrés. On lit, en effet, dans le 
préambule delà constitution de 1791, cette déclara­
tion : « La loi ne reconnaît plus ni vœux religieux, 
» ni aucun autre engagement qui serait contraire 
» aux droits naturels ou à la constitution. »

La loi ne reconnaît plus.......  Elle les reconnais­
sait donc auparavant !



-11 —

Donc, les canons qui défendaient le mariage aux 
prêtres catholiques étaient reçus en France. Mécon­
nus pendant la période révolutionnaire, ils furent 
relevés par le concordat, et reçurent de nouveau 
force de loi des articles 6 et 26 ; et à ceux qui con­
testeraient que le pouvoir civil a entendu prendre 
sous sa protection, non-seulement le dogme catho­
lique, mais encore la discipline ecclésiastique, je ré­
pondrais par le texte de l’article 14 de la loi organi- i
que, dont la disposition émane principalement du 
pouvoir civil : Les archevêques veilleront au main­
tien de la foi et de la discipline dans les diocèses 
dépendant de leur métropole.

Ai-je besoin d’ajouter que, parmi les conditions 
requises par les canons reçus en France, dont parle 
l’article 26, figure la promesse du célibat perpétuel, 
promesse sans laquelle l’ordination ne peut être 
conférée ?

Ainsi se justifie, par les données de l’histoire et 
par l’étude de l’esprit et du texte du concordat, la 
jurisprudence de la cour suprême sur la question 
qui vous est soumise.

On m’oppose, comme adversaires de la thèse que 
je soutiens, deux grandes ombres qui se lèvent de 
leur tombe pour protester, dit-on, contre l’interpré­
tation donnée à la loi qu’ils ont préparée : Napoléon 
et Portalis !

Serait-il vrai, messieurs, que je me serais fait illu­
sion au point de méconnaître la pensée véritable de 
ces deux hommes d’état, dans lesquels je me suis 
complu à trouver les plus énergiques soutiens de la 
cause que je défends?

■



— 112 —

Napoléon!... lui que la pensée seule du mariage 
d’un prêtre catholique poussait jusqu’aux dernières 
limites de l’arbitraire! lui qui fit arrêter et jeter dans 
une prison un prêtre qui avait manifesté l’intention 
d’épouser une jeune fille qu’il avait séduite I II est 
vrai qu’en 1813, il demanda au conseil d’état, sans 
l’obtenir, un projet de loi contre le mariage des prê­
tres. Mais quel devait donc être, dans la pensée de 
l’Empereur, le caractère de la loi qu’il demandait? 
Il s’agissait évidemment d’une loi pénale, puisqu’il 
exprimait le vœu que les prêtres qui se marieraient 
fussent punis des peines prononcées contre les bi­
games !

La pensée de l’Empereur se révèle éclatante dans 
le décret du 28 février 1810, par lequel il apporta, à 
quelques-uns des articles organiques, sur la demande 
du conseil des évêques réunis à Paris, certaines mo­
difications dont l’expérience avait démontré la néces­
sité. Il décida, notamment, que les ordres' sacrés 
pourraient être reçus à 22 ans au lieu de 25 ans, âge 
fixé par l’article 26 de la loi organique. Mais, écou­
tez le texte de l’article 4 du nouveau décret : « En 
» conséquence, les évêques pourront ordonner tout. 
» ecclésiastique âgé de 22 ans accomplis ; mais aucun 
» ecclésiastique âgé de plus de 22 ans et moins de 
» 25 ne pourra être admis dans les ordres sacrés 
» qu’après avoir justifié du consentement de ses pa- 
» rents, ainsi que cela est prescrit par les lois civiles 
» pour le mariage des fils âgés de moins de 35 ans 
» accomplis. »

Est-ce clair? D’après nos lois civiles, tout Français 
acquiert, à 21 ans, la plénitude de ses droits, et de­
vient capable de contracter, sans autorisation étran-



— 113 —

gère, tous les engagements, à l’exception d’un seul, 
le mariage. Le législateur a exigé, pour le fils de 
famille, l’âge de 25 ans, dans le cas où il s’agirait de 
s’engager, par sa seule volonté, dans les liens per­
pétuels de l’union conjugale. Et voilà que l’Empereur, 
aux yèux de qui l’entrée dans les ordres constituait 
un mariage mystique et un lien perpétuel, a établi 
entre ces deux actes, au point de vue de la capacité 
personnelle et de la validité du consentement, la plus 
complète assimilation. Je ne m’étonne pas qu’il ait 
demandé plus tard au conseil d’état un projet de loi 
prononçant, contre le prêtre infidèle à son vœu de 
célibat, les peines réservées à la bigamie !

Portalis!... Il est vrai qu’en présentant au corps 
législatif, en 1802, les lois organiques, et, un an 
plus tard, le code Napoléon, Portalis déclara que la 
défense du mariage faite aux prêtres par les règle­
ments ecclésiastiques n’est point consacrée comme 
empêchement dirimant dans l’ordre civil ; et je ne 
puis méconnaître que cette déclaration fournirait à 
nos adversaires un argument de grande valeur, si 
vous aviez à statuer sur un mariage célébré dont la 
nullité vous serait demandée. Mais, en présence d’un 
mariage non célébré, cet argument est sans force.

La législation canonique reconnaissait deux sor­
tes d’empêchements : l’empêchement prohibitif et 
l’empêchement dirimant. Le premier était suffisant 
pour empêcher le mariage, mais ne suffisait pas pour 
faire annuler un mariage célébré; le second pou­
vait produire l’un et l’autre de ces effets. Or, l’enga­
gement dans les ordres sacrés était à la fois prohi­
bitif et dirimant ; et Portalis, en déclarant que cet 
empêchement n'était pas consacré comme dirimant



, — 114 -

dans l’ordre civil, ne lui a pas enlevé son caractère 
d’empêchement prohibitif. Ce qui a suffi, jusqu’à ce 
jour, grâce aux instructions formelles données aux 
officiers de l’état-civil, pour empêcher le scandale 
que ne manquerait pas de produire une union ré­
prouvée par la conscience publique. Il est à remar­
quer, en effet, que, depuis soixante ans, la juris­
prudence n’a pas eu à se prononcer une seule fois 
sur la validité d’un mariage célébré, et que les tri­
bunaux ont toujours été appelés à apprécier la léga­
lité de l’empêchement prohibitif.

Quant à la pensée intime de Portalis sur le ma­
riage des prêtres, elle ressort, dans un sens favora­
ble à ma thèse, et de sa lettre du 14 janvier 1806 à 
l’archevêque de Bordeaux, et de sa lettre du 30 
janvier 1807 au préfet de la Seine-Inférieure, et de 
nombreux extraits de ses discours et de ses rapports.

J’avais donc raison de le dire, Napoléon et Por­
talis ne sont pas pour moi des adversaires ; je com­
bats avec eux, et ils me fournissent mes meilleures 
armes.

Après avoir examiné la question au point de vue 
du droit- international, jetons un coup-d'œil rapide 
sur notre droit public.

Si je porte mes regards sur la charte de 1830, sur 
la constitution de 1848, sur la constitution qui nous 
régit, je trouve partout proclamé le principe de la 
liberté des cultes. C’est au nom de la liberté des 
cultes qu’on vous demande d’autoriser le mariage 
des prêtres. Eb bien ! c’est au nom de la liberté des 
cultes que je viens vous dire de l’empêcher.

La liberté de chacun a pour limite le point où



— 115 —

commence la liberté d’autrui. On vous demande la 
liberté pour le prêtre qui veut contracter mariage; 
je vous demande à mon tour la liberté pour les fidè­
les qui ont le droit de ne rencontrer aucune entrave 
dans l’exercice de leur religion. Si ces deux libertés 
se heurtent, et si l’une d’elles doit être sacrifiée, ce 
sera celle du prêtre, qui l’a volontairement aliénée, 
et non celle du fidèle, qui n’a été altérée par aucun 
vœu.

Ecoulez sur ce point le langage de PORTALIS : 
« Personne n’est forcé de se consacrer au sacerdoce. 
Ceux qui s’y destinent n’ont qu’à mesurer leurs for­
ces sur l’étendue des sacrifices qu’on exige d’eux. 
Ils sont libres ; la loi n’a point à s’inquiéter de leurs 
engagements, quand elle les laisse arbitres souve­
rains de leur destinée. »

Or, il n’y a pas de religion catholique sans la 
confession, et la confession n’est pas possible sans 
l’obligation du célibat pour le prêtre. Je laisse encore 
à PORTALIS le soin de faire ressortir le danger résul­
tant de la confession, avec la possibilité d’une répa­
ration par le mariage : « Il n’y aurait plus de sûreté 
dans les familles, si un prêtre actuellement employé 
pouvait se choisir arbitrairement une compagne 
dans la société, et abdiquer son ministère quand il 
croirait pouvoir mieux placer ses affections. Un 
prêtre a plus qu’un autre des ressources pour sé­
duire; on ne pourra jamais être rassuré contre lui, 
si la séduction est encouragée par l’espoir du ma­
riage. Les pères de famille seront toujours dans la 
crainte, et de jeunes personnes sans expérience se­
ront constamment à la merci d’un prêtre sans prin­
cipes et sans mœurs. Ainsi, la religion elle-même



— 116 —

offrira des pièges à la vertu et des ressources au 
vice. Il ne s’agit de rien moins que de rassurer les 
familles contre des dangers auxquels elles ne de­
vraient naturellement pas s’attendre, et d’empêcher 
que les mœurs ne soient en quelque sorte menacées 
par la religion même. »

Au nom de la liberté des cultes, n’autorisez pas 
un prêtre catholique à renoncer au célibat I

Le droit public, par la voix de la constitution, ga­
rantit à tous les cultes, avec la liberté, une égale 
protection. Eh bien, le culte catholique vous de­
mande de le protéger. Il est menacé d’un outrage 
d’autant plus sanglant qu’il lui serait infligé par un 
homme sur le front duquel vous pouvez voir impri­
mée la marque ineffaçable du sacerdoce. Pour empê­
cher cet outrage, vous n’avez qu’un mot à prononcer; 
le refuserez-vous? Le législateur a fait une promesse; 
sa parole ne sera-t-elle pas dégagée?

Et cette religion, pour laquelle je vous demande 
protection et liberté, qu’est-elle donc? Est-ce une 
secte née d’hier, ayant réuni quelques rares adeptes 
autour d’un drapeau qui n’a d’autre éclat que celui 
de la nouveauté? Non, messieurs, cette religion, c’est 
la religion de deux cents millions d’hommes, c’est 
celle de plus de trente millions de Français, c’est la 
vôtre, c’est la mienne, c’est celle dans laquelle tous 
ici nous sommes nés, et dans le sein de laquelle, fer­
vents ou tièdes, nous voulons tous mourir; c’est 
celle dont nous avons vu les ministres au chevet du 
lit de douleur des êtres chéris que nous pleurons ; 
c’est celle qui répandra sur notre tombe entr’ouverte



— 117 —

les dernières bénédictions; c’est celle, enfin, qui, de­
puis dix-huit siècles, voit les générations agenouillées 
dans les temples de l’Homme-Dieu qui arrosa de son 
sang, au sommet du Golgotha, le premier arbre de la 
liberté qui ait été planté dans le monde. (Mouve­
ment.)

M. le président. — Le tribunal renvoie l’affaire 
à jeudi pour le prononcé du jugement.

Audience du 31 juillet.

Un public nombreux se presse dans l’enceinte du 
tribunal.

M. Bourgade, procureur impérial, est au siège 
du ministère public.

M Mie neveu, chargé de la défense des intérêts 
de M. l’abbé Brou de Laurière, et Mc Bouclier, 
son avoué, sont assis au banc des avocats.

Sont-également présents' Me Méran, avoué, 
chargé d’occuper pour M. Bardy-Delisle, maire de 
la ville de Périgueux, défendeur, et Me Gadaud, 
avoué, représentant M. Lafaye, maire de la com­
mune de Cendrieux, également défendeur.

À onze heures et demie, l’huissier annonce le tri­
bunal.

M. Saintespès-Lescot, président, donne lec- 
8



— 118 —

ture, au milieu d’un profond silence, du jugement 
ci-après :

« Ouï les avocats et avoués des parties, ensemble 
les conclusions du ministère public ;

» Attendu qu’aux yeux du code Napoléon, le ma­
riage est un contrat purement civil, auquel sont ap­
tes tous les citoyens qu’il n’en a pas formellement 
déclarés incapables ;

» Qu’on chercherait en vain dans nos lois une 
prohibition contre le mariage du prêtre catholique, 
auquel son entrée dans les ordres sacrés ne fait per­
dre ni sa qualité ni ses droits de citoyen ;

» Que la loi organique des cultes de germinal 
an X est tout aussi muette que le code sur ce point 
important ;

» Que là où le législateur se tait, il n’appartient 
pas aux magistrats de suppléer à son silence, en al­
lant chercher dans des considérations morales et 
religieuses , respectables sans doute , mais sans ra­
cines dans la loi civile, une prohibition que celle-ci 
n’a pas édictée ;

» Par ces motifs, le tribunal, vidant son jugement 
de partage du 8 février 1862, et donnant acte à MM. 
les maires de Périgueux et de Cendrieux de ce qu’ils 
s’en remettent à justice, dit et ordonne que par ces 
officiers de l’état civil il sera procédé aux publica­
tions et célébration du mariage de Brou Laurière 
avec Elisabeth Fressanges ; ordonne en outre la men-



- 119 -

tion du présent jugement sur les registres de l’état 
civil desdites communes de Périgueux et de Cen­
drieux, condamne Brou Laurière en tous les dépens, 
lesquels à liquider à l’ordinaire seront distraits au 
profit de Mes Méran et Gadaud, avoués, qui affirment 
en avoir fait l’avance. »

BIBLIOTHEQUE j
CE LA VIl’lE i

DE PÉRIGUEUX î <— --------- ------- •

Périgueux. — Imprimerie Dupont et C.






