LA CROYANCE

AUX TEMPS PREHISTORIQUES







MADAME A. DE LA SARLADIE

La Croyance

aux

- Temps Préhistoriques

- _____&

N

'
b’

PR
C4

ab «.r... 5
£

BERGERAC
IMPRIMERIE GENERALE DU SUD-OUEST
(H. TRILLAUD)

1936



Tous droils d’adaptation, de traduction
et de reproduction réservés pour tous

pays.




AVANT-PROPOS

Le sentiment religieux qui s'affirme dans tous
les temps et chez tous les peuples est, pour ainsi
dire, le seul rayon éclairant ' Humanité ensevelie.

Les primitifs actuels — les non-civilisés — pos-
sédent un culte entaché de superstition, de magie;
mais la magie elleméme n'est qu'un parasite
auquel il est impossible de vivre sans une seve
religieuse.

« L'idée de Dieu, nous dira le P. Mainage,
« se retrouve dans les niveaux les plus bas de
« la civilisation. » D’ott nous pouvons conclure
que I'dme de 'homme tend a s'élever, a se rap-
procher d’'un Etre Supérieur qu'il sent, qu'il sait
au-dessus de lui. Ce sentiment nait avec l'individu,
et lorsque son esprit en révolte veut le repousser,
I'anéantir, I’homme commet, vis-a-vis de lui-méme,
un suicide moral. Cetle loi régit I'humanité depuis
ses origines, et si des religions sont mortes ou mou-




PR et

rantes, c’est, qu'a un moment donné, elles allaient,
précisément, a Uencontre de cette loi.

Nous pouvons affirmer, sans craindre déire
démentis, que tous les peuples des temps « histo-
riques » ont praliqué une religion, que ce soil
polythéisme ou monothéisme, paganisme ou chris-
tianisme. L’homme est donc un Etre religicux par
essence.

Mais les temps ont marché; les siccles et les
millénaires se sont écoulés, le progrés, les décou-
vertes ont suivi a un rythme accéléré. L'esprit de
I’homme, toujours en éveil, cherche et s'agite.

Et voila que, toul a coup, une science, née
d’hier, souléve de nombreux problémes. En 1835,
Boucher de Perthes ouvre un nouveau livre d’his-
toire dont U'écriture est inconnue.

Dés lors, des savants comme Lartet, Christy,
Piette, Miiller, Girod, Massénat et tant d’autres,
vont s’acharner a déchiffrer ce qui, jusque-la, est
resté indéchiffrable. Premiers pionniers de la Pré-
histoire, ils vont rechercher dans les entrailles de

la terre, dans des labyrinthes inaccessibles, demeu-
rés vierges des empreintes de I’homme des temps
« historiques », les traces des premiers dges de
I'humanité. On étudiera d’abord les couches géo-
logiques qui aideront a déterminer les époques;
puis, dans ces terres remuées, apparaitra soudain




e Nl

le travail, Loutillage de I'homme, et enfin la sépul-
ture de I’homme lui-méme.

En 1895, la découverte des gravures, peintures,
sculptures révélant les ceuvres d’art de nos lointains
ancétres, souleva de violentes polémiques. Puis,
ces représentations admirables des temps paléoli-
thiques, officiellement reconnues, vont, a leur tour,
présenter d’autres problémes.

En effet, non seulement on se trouvait en pré-
sence de merveilleux chefs-d’ ceuvre, mais on décou-
vrait, parmi eux, de soi-disant ornements: <« la
« Volute, des Cercles a relief central, des lignes
~ « ponctuées » (1) et Pielle émet une timide
hypothése... « peut-élre méme ['écriture »!

Il y a donc autre chose que U'Art, dans ces
Animaux, ces Signes, ces T ectiformes, ces tableaux
entremélés de bétes, de mains, de lignes ondulées,
enroulées, de points, de cupules. Et I'on arrive a
reconnaitre que dans cet amas de « documents »
__ le mot ne nous semble pas trop fort — la
pensée religieuse domine. Elle emplit ces immenses
Cavernes. Plus ['étude nous permet d’avancer, plus
on s'apercoit qu'elle a accaparé I'Eire ou les Etres
qui ont vécu la.

Elt, par un enchainement compréhensible, nous

(1) PiETTE.




Ligat

méditons nolre phrase du début: le sentiment reli-
gicux se retrouve dans tous les temps et chez tous
les peuples. Nous serons donc amenés a déduire
que homme préhistorique devail posséder, lui-

méme, des croyances.

Ce premier point posé, nous nous rallions plei-
nement & Lopinion du Pére Mainage: « On dirait
« qu'une ame religieuse anime la Caverne paléo-
« lithique. L’explorateur, instinctivement, baplise

ces soulerrains, pleins de grandeur et de mys-

tere, du nom de “Sanctuaires”. »

Oui, ce sont bien des Sancluaires, dans lesquels
nous allons évoluer, afin de tenter de leur arracher
quelques-uns de leurs secrets.

« L’histoire de I'Eglise commence avec [his-
« toire de ' Humanité », écrira le Pére Sertillan-
ges. Les Cavernes vont nous la présenter en un
livre dont les feuillets se déroulent comme des
parchemins enluminés. Les lextes ne sont pas gra-
vés sur des pyramides, mais sur des rocs, dont 'dge
ne se chiffre guére et qui répondraient, si 'écho
parlait encore: notre age, c’est I'Eternité !...

L’horizon qui s ouvre devant nous est immense,
car, en étudiant les premiers ages du monde, nous
frélons la Création, et, en contemplant ['cuvre
divine, nous nous rapprochons, pour ainsi dire, du
Créateur, nous touchons a I'Eglise Eternelle.




SRS

Dans le cours de cet ouvrage, nous espérons
faire ressortir la justesse de ces deux pensées :

— « L’Humanité cherchait son Dieu partout. »

— « Avant la naissance du Christ, on le prépare
« et on lattend. » (1).

(1) Le P. SertiLLANGES : Le Miracle de I'Eglise.







CHAPITRE PREMIER

Les Sanctuaires

Les grottes préhistoriques sont, en général, de
longs couloirs d’acces difficile; aux Eyzies (Dor-
dogne) leur longueur varie entre 100 et 300 m.
La voiite, tantot élevée, tantot trés basse, entrave
considérablement le travail du fouilleur.

L’étude des fresques est donc fort ardue dans
ces galeries étroites qui mériteraient le nom de
labyrinthes.

Les peintures se trouvent partout, quelquefois
sur les votites, a des hauteurs impressionnantes;
mais presque toujours en séries formant des plin-
thes. Les figurations se présentent les unes sur les
autres, sans ordre apparent. l.es animaux s’entre-
mélent, s’affrontent et, brochant sur le tout, des
tectiformes, des ponctuations, des mains achévent
de compliquer la tiche de I'explorateur désireux
de relever ou d’étudier les peintures de ces grottes.




pai o IR

Tout d’abord, on doit observer que la figura-
tion principale, celle a laquelle semble s’attacher
le plus d'importance, est placée dans le com le
plus caché, le plus inaccessible aussi. LLa se trouve
vraiment la figuration mystérieuse, celle que 'ini-
tié entendait garder secrete.

La pensée de ’homme quaternaire se décele
ic1 tellement voulue, tellement forte, qu’elle nous
pénetre encore dans ces lieux qu’il considérait
comme sacres.

Et maintenant, ces magnifiques animaux avaient-
ils une signification religieuse > Quelques-uns en ont
certainement une: 'ours et le cheval, la chévre,
le cerf, le bison, le taureau, la vache et tant d’au-
tres. Nous pensons cependant, avec 1’abbé [.émozi,
que tous les Taureaux ou tous les Bisons ne repré-
sentaient pas I’Animal sacré. Il devait y avoir un
animal de choix, que I’'on reconnaissait a des mar-
ques particulieres.

[’Histoire ne vivant que de survivances, les
q

Pyramides de la vieille Egypte seront la pour

nous fournir a ce sujet des documents explicatifs.
Nous sommes en effet renseignés par des textes
authentiques. « On choisissait et reconnaissait un
« Taureau sacré a certains signes » (1). En
Egée, a I'époque néolithique, « le front du Tau-

(1) Moret: Le Nil et la Ciwilisation Egyptienne.




SRR

« reau est marqué d'une Croix » (1) et, bien
plus tard encore, les Druides chercheront, pour
leurs sacrifices, « des Taureaux de couleur blanc-
« luisant » (2).

Les figurations des grottes de la Gaule doivent
donc avoir une valeur religieuse autant qu’orne-
mentale. Nous ne voulons pas dire qu'il n’existe
pas de scénes magiques; mais ces scénes apparais-
sent moins fréquentes qu'on ne se I'imagine géné-
ralement.

Quant au Totémisme, nous ne le voyons pas

dans nos cavernes.

Peut-étre, dans les peintures espagnoles des
régions du Tage et du Guadiana (3), trouverions-
nous une trace légere; toutefois, nous n'y relevons
pas I’admirable ensemble du Totémisme égyptien.

Il faut donc nous borner a décrire ce qu’il nous
est donné de comprendre dans nos grottes, et ceci
avec le plus de fidélité possible, essayant, surtout,
de supprimer toute part d’imagination.

Une remarque s'impose des 1'abord: la tech-
nique ne se rencontre pas la méme partout. Par
exemple, dans la Grotte des Merveilles, a Roc-
Amadour (Lot), 'artiste aurignacien a voulu re-

(1) Grotz: Civilisation Egéenne.
(2) RouiLLARD: La Parthénie.
(3) Peintures néo-énéolithiques relevées par l'abbé Breuil.




< EL R

produire « 'Ombre » de I’Animal et non I’Animal
lu-méme; et lorsque celui-ci est schématisé, la
raison en est que ’homme a vu I’'ombre de ’ani-
mal a distance, ombre se profilant sur une paroi
de la roche et donnant une image schématique.
D’ailleurs, qui de nous ne connait le jeu des « om-
bres »? A Roc-Amadour, nous sommes en pré-
sence d'images de ce genre.

Tout autres sont les peintures espagnoles de
I'époque néo-énéolithique; celles-ci sont de fines
reproductions, tellement schématiques, qu’on les
sent le fruit de I'imagination de ’homme. Ici, la
copie n'existe pas. Mais, ot le talent de I'imagier
se manifeste, c’est que, malgré des figurations
aussi abrégées, 'artiste a su faire percer « la
pensée » des étres qu’il reproduit.

Pour une plus facile compréhension, nous pou-

vons citer quelques exemples: dans une scéne que
. b 3

nous qualifierons de « Scéne du Sacre », ’homme

assis, touchant le baton recourbé et qui parait étre
un Chef (1) auquel on confére le pouvoir, donne
une impression d’autorité, voire de volonté, pres-
que farouche. Le talent du néolithique espagnol
réside donc surtout dans la manifestation de la
pensée.

(1) Le béton recourbé, en caractéres hiéroglyphiques, signifie
« force ».




(5] =

Autre scéne encore plus expressive: le Soleil
se montre a I’Aube; — le disque est sans rayons;
— Midi nous présente, dans une sorte d’apo-
théose, un homme éblouissant de blancheur et de
clarté; mais, en face, un vieillard, entiérement
noir et le dos vofité, le regarde: c’est la Nuit.

Ce tableau est extrémement remarquable a plu-
sieurs points de vue; toutefois, afin de ne pas nous
écarter de notre sujet, nous dirons simplement que
I'expression sarcastique du vieillard frappe vive-
ment ['observateur: la pensée de I'Etre désabusé
transperce cette silhouette sombre, nous remplis-
sant d’admiration pour I'artiste. Quelle acuité d’ob-
servation ne lui a-t-il pas fallu pour arriver & une
semblable reproduction !

Ainsi donc, techniques totalement différentes i
Roc-Amadour et en Espagne. On pourrait oppo-
ser a cette constatation, les époques séparées par
des millénaires, et nous reconnaissons bien volon-
tiers I'objection fondée, I’art pariétal ayant évolué;
mais nous répondrons aussi que Roc-Amadour et
les grottes des Eyzies (Dordogne) sont des temps
Aurignaciens, et que, dans notre capitale préhis-
torique, nous ne rencontrons aucunement la tech-
nique de « I’'Ombre ».

En revanche, quelles magnifiques ceuvres d’art
nous attendent dans ces cavernes des rives de la




A e

Vézére! L’art atteint son apogée 3 la fin de I'’Au-
rignacien et au commencement du Magdalénien.
Les artistes sont devenus des maitres Incompa-
rables; nous nous trouvons en face du Grand Art.

Si nous passons maintenant dans le département
du Lot, Cabrerets offre, certes, & nos regards de
fort belles peintures et gravures : la scene des
Chevaux, le Bovidé percé de traits, sont de mer-
veilleux spécimens laissés par les artistes de cette
région; mais a Pech-Merle (1) I'idée religieuse
domine complétement les figurations: elle accapare
tout; on sent que I'art est mis au service de con-
ceptions religieuses ou superstitieuses. — Nous nous
réservons d'examiner plus loin ces questions. En

.tout cas, il s’agit bien d’une grotte-temple, telle

que la définit I'abbé Lémozi (2).

Pour nous résumer, aux époques aurignaciennes
et magdaléniennes, nous sommes en présence d'in-
dividus ayant des conceptions religieuses. Ces
croyances, ils les ont inscrites dans leurs Grottes-
Sanctuaires a I'aide de scénes, de figures, de sym-
boles, de rébus.

Leur écriture, la voila; mais leurs pensées et
leurs croyances sont exprimées dans une langue
jusqu’ici inconnue. Les Egyptiens ont élevé pour

(1) Cabrerets (Lot).
(2) L'abbé Limozi: La Grotle-Temple de Pcch-McrIe._

el




Bl e

la postérité des « monuments éternels »; ’homme
quaternaire, lui, nous laisse en héritage des « docu-
ments éternels ».

Ce sont ces documents que nous allons inter-
roger.




CHAPITRE 11

L’Homme quaternaire

croyait-il en Dieu ?

Le Phallus. — Dans les cavernes de la Vézere, le
fouilleur se trouve a chaque instant en présence
d’organes sexuels des deux sexes gravés sur les
parois rocheuses; certains phallus méme, placés
dans un cartouche triangulaire, ont pu permettre
de croire a un culte de la Fécondité.

Dés la fin du xvire siecle de notre ére, les
Encyclopédistes fournissaient déja une explication
du phallus ou Tau, embléeme, écrivaient-ils, de la
« Génération ». Mais il était réservé au savant
égyptologue Moret d’éclaircir définitivement la
question. Nous nous bornerons a reproduire sa
merveilleuse définition du Ka :

« La racine Ka est certainement une expres-
« sion de la force génératrice; d’ou la traduc-




Aol o

« tion: Ka = « génie » au sens d’ « auteur de
« la Génération », avec un déterminatif appro-
« prié — <« Phallus », le Créateur. Accompagné
« du cartouche, Ka personnifie le nom royal

¢« Ren » (1).

D’oli nous pouvons déduire que I’homme qua-
ternaire, par la représentation du phallus a eu la
connaissance d'un Dieu Créateur, auteur de la
Geénération, d'un Etre au-dessus de lui, auquel,
d’ailleurs, il semble rendre un culte, le signe étant
placé intentionnellement au centre d'un cartouche.

Le Bison. — Toutefois, '’homme se contentera-t-il
du signe [Phallus] pour affirmer ses croyances et
les transmettre a la postérité 2 Vraisemblablement
non. Il cherchera dans les étres qui I’entourent un
autre symbole pour représenter son Créateur.

Qu’a-t-il autour de lui ? Des Animaux et en-
core des Animaux. [.’Aurignacien choisira donc
un Animal, le plus beau de I'espéce, celui qui
donne I'impression de la force génératrice, celui
dont I'ceil exprime « la pensée » tout court. Cet
Animal, ce sera le Bison.

L’adoration ne s’adressera pas & l’animal, car
le « Bison » ne sera que la figure du Dicu fort,
du Dieu Auteur de la Génération, autrement dit

(1) Moret: Le Nil et la Civilisalion Egyptienne.



S o

du Créateur. Et I’ Animal sacré, symbole terrestre
de ce Dieu, recevra les hommages des « initiés »,
car déja dans la petite cellule, comme plus tard
dans le clan, il y a une ébauche de confrérie.

Le Taureau. — Le Bison lui-méme ne sera pas
'unique symbole du Créateur. Afin de bien mar-
quer que |’animal n’est qu'une figure, I’homme va
confirmer sa pensée et lui donner plus de poids
encore; il prendra aussi le 7 aureau, dont nous
retrouverons les traces partout, en Asie, en Afri-
que aussi bien qu’en Europe. Enfin, dans la suite
des millénaires, nous verrons surgir le Dieu-Bélier,
Amon, et méme le Dieu-Coq, Felchanos !

Qu'importe I’Animal! A défaut d’écriture, la
pensée de I'’homme s’exprimera quand méme, et
cette conception qu’il legue a la postérité, c’est
la croyance en un Dieu fort, puissant et créateur.

La forme du Dieu-Taureau a été assurément
la plus répandue; toutefois, nous ferons ressortir

plus loin la connexité que les paléolitiques établis-
saient entre le Bison et le Taureau; ces deux figu-
rations sont du reste représentées aux mémes

époques. Dans les curieux rochers de Bourdeilles
(Dordogne), le savant préhistorien Peyrony a mis
4 jour un magnifique bloc de pierre sur lequel
sont gravés cote a cote, sur le méme plan, un
Taureau et une Vache encadrés a droite et a




S

gauche par deux autres Taureaux paraissant dres-
sés sur leurs jambes d’arriere (1). L’ceuvre est
du pur Aurignacien.

Aux Eyzies (Dordogne) se voient en nombre
le Bison et le Bovidé divins; a4 Cabrerets (Lot)
également, un Bovidé dans la salle dénommée
« Salle de I’Archer ». Enfin, aux Eyzies encore,
mais cette fois datant du Magdalénien supérieur,
une cote gravée nous montre une « Procession
rupestre » composée de sept personnages accom-
plissant une cérémonie rituelle devant I'image d’'un
grand Bison.

Avec les époques paléolithiques, le Bison dis-
parait, en tant qu'espéce, de I'Asie et de I'Europe;
il n'est donc pas fort étonnant que le Taureau
Divin ait seul persisté dans la suite des temps.

En Créte, aux ages néolithiques, le Taureau
regne en maitre « et plus tard tous les Lieux
« Saints se faisaient reconnaitre, car on y trouve
« Immanquablement sur les Autels, au pied des
« Arbres, des Piliers et des Colonnes, jusque sur
« les toits, I'insigne du Taureau Divin, les Cor-
« nes de Consécration... On fabriquait aussi a
« l'usage des fideles, des Taureaux en argile
« peinte, substitut de la béte vivante ; la figu-

(1) Cette attitude est peut-étre exigée par suite de l'exiguité
de la roche.




=g by} s

« rine se bornait méme souvent a une Téte. » (1).
Cette Téte de Taureau existe déja aux Ey-
zies (2) ; elle est certainement plus archaique que
celles de I'’Egée. Elle sert néanmoins de témoi-
gnage a |’opinion que nous émettions tout a |’heure:
le Bison et le Taureau étaient a la méme époque,
et I'un comme l'autre, la figure de la Divinité,
d’une seule et méme Divinité, le Créateur.

La partie de I’Animal divin est souvent prise
pour le tout. Aussi bien aux Eyzies qu'en Egée,
on a découvert la téte du Taureau; nous y retrou-
verons la « Corne de Consécration ».

La croyance au Dieu Créateur se perpétuera
de siécle en siécle, de millénaire en millénaire, et
le paganisme lui-méme ne pourra pas en effacer
enticrement la trace.

En Babylonie, le Taureau androcéphale « sem-
« ble découler directement du Bison » (3). Cela
n’offre rien de surprenant. Dans la pensée du Baby-
lonien, comme dans-celle de I’homme des cavernes

de la Gaule, le Taureau ne remplace pas le Bison;
représentant la méme idée, il se confond avec lui.

En Assyrie, nous le voyons « gardant les portes

« du Palais et de la Cité » (4).

(1) Grotz: Civilisation Egéenne.

(2) Musée des Eyzies.

(3) DeraporTE: Civilisation Babylonienne.
(4) DeLaporTE: Civilisation Assyrienne.




S e

En Chaldée, le voila représenté « avec une
« téte humaine » (1).

Mais I'Egypte, d'une civilisation plus avancée,
permettra de définir de facon infiniment plus claire
le role du Taureau: « quelque importance que
« l'on ait accordée a ces Animaux sacrés, n'ou-
« blions pas qu'ils ne sont point divinités auto-
« nomes. Apis est adoré comme Répétiteur, com-
« me image vivante de PPhiah; il n’est que le reflet
« sur terre d'un autre qui est le vrai Dieu de

« la Cité » (2).

Voila donc confirmée notre thése du début :
le Taureau, comme le Bison, n'est que I'image,
la figure du Créateur. Et plus loin, parlant d’un

roi divinisé, les textes égyptiens s expriment encore
ainsi : « Le roi N... c’est le « Taureau du
Ciel » (3).

Dans la Créte, comme en Egypte, le Taureau
sera la reproduction fidéle de la foi ancestrale.
Nul doute ne peut donc subsister: le Taureau du
Ciel est bien le Créateur, survivance des croyances
paléolithiques, sans:- changement, sans évolution.

De nouveaux Barbares, les Celtes, paraissent
avolr connu a leur tour la signification du Tau-

(1) Priipron: Les Ibéres (Heuzey, cité par Paris).
(2) MoreT: Civilisalion Egyptfennc.
(3) Id.




LLE FaucoN
(Extrait de l'ouvrage: Le Poisson de I'Abri Lartet, de Peyrony)




NBlgn plv

reau Divin, car nous retrouvons son image sur le
vase gaulois de Gundestrup (1).

Et, cependant, les millénaires se sont écoulés,
I’sre chrétienne ne tardera pas a s’ouvrir, la tra-
dition s’est donc transmise intacte depuis le paléo-
lithique.

Le Faucon. — Nous venons d’examiner la figura-
tion de Dieu sous son angle de Créateur, nous
allons & présent la découvrir sous celle de I'Etre
Céleste.

De la fin de I’Aurignacien ou du commence-
ment du Magdalénien, voici le Faucon, le vieil
Horus, gravé sur la vofite rocheuse de I’ Abr Lar-
tet (Les Eyzies, Dordogne) ; c’est bien celul que,
plus tard, en Egypte, on nommera Horus I Ainé.
Nous aurons encore recours a Moret pour I'expli-
cation de I'Horus égyptien: « A I'époque la plus
« ancienne, le signe « mot » qui détermine l'idée
« de Dieu, c'est le Faucon sur son pavois. Le
« Faucon-Dieu et I'Oiseau s’appellent et s'écri-
« vent de méme: Hr, Hrou, que les Grecs trans-
« crivent Oros’ar dans les noms composés et d’ou

« vient la transcription latine Horus... le mot Hr
« avec la désinence adjective hrj signifie - « le

(1) Retrouvé dans le Jutland. Actuellement au Musée de Copen-
hague.




LE NETER
(Extrait de l'ouvrage: Civilisation Egyplienne, de Moret)




Pl g7 o0

Supérieur », « ce qui est en haut ». Comme

substantif, Hrt, c’est le « Ciel »: nouvelle rai-

son d’attribuer mentalement le Dieu-Faucon

Hrou au Ciel Hr. » (1).

Ainsi, cette autre figuration du Faucon de I'Abri
Lartet doit signifier le Dieu du Ciel. L'Oiseau
« croise dans la lumiére » (2), sa vue est per-
cante, il voit de haut et de loin. Ne serait-ce pas
déja I'idée de I'Eil de Dieu? En tout cas, Dieu
est représenté dés 1'Aurignacien comme le Dieu
du Ciel et le Créateur.

11 nous sera bien permis d’affirmer qu’entre I' Au-
rignacien et la période historique, la chaine des
croyances ne s est pas rompue. [.’homme quater-
naire connaissait le Dieu du Ciel, Créateur, Engen-
dreur de ’humanité; I’Egyptien des premiers ages
ira plus loin, il définira 'Eternel. « Le Dieu serait

I’Etre qui, au lieu de croitre et de mourir comme

un homme ou un animal, reste perpétuellement

dans le méme état ... le [signe] Neter, c’est
donc I'Eternel, ou mieux, I'Eternellement le

méme, Celui qui ne meurt point. » (3).

Les Dieux qui, pour les Egyptiens, sont les
« Membres » du Demiurge (4), nous les appel-
lerons, nous, les Attributs de Dieu.

(1) Moret: Nil et Civilisation Egyplienne.
(2) Id.
(3) Id.
(4) Id.




B Ut S ————

S gt

Mais, Croyants de tous les ages ne peuvent-ils
pas se rallier 2 un des beaux hymnes sacrés de la
vieille Egypte: « La Pensée des Dieux s'abreuve
« de la Vérité et reste plongée dans le ravisse-

ment; elle contemple la Justice en soi, la Science

qui a pour objet I'Etre des Etres, telle est la
vie des Dieux (1). » ?

Puisons encore aux sources les plus antiques:

d’aprés le témoignage d’anciens auteurs, les pré-

Hellenes connaissent un Etre Supréme » (2).
Le fait est confirmé par Hérodote.

Nous devons aussi relever dans I’'Encyclopédie,

passage suivant : « Les Grecs, avant Inachus,
étaient un peuple barbare, a peine sorti de I'état
de nature; ils conservaient cependant I'idée d'un
Etre Supréme, reste précieux des traditions du
genre humain » (3).

l.es Gaulois adorent primitivement, eux aussi,
un Etre Supréme, sous le nom d’Esus; des foréts
entieres lui sont consacrées.

Tout concourt donc a réunir en faisceau les
preuves de la croyance a la Divinité, aux époques
paléolithiques, depuis le Phallus employé comme

(1) Moret: Nil et Civilisation Egyplienne.

(2) Encyclopédie: selon Pronapides, précepteur d'Homére.
(3) Encyclopédie.




S g Ol o

déterminatif du Créateur, jusqu’a la magnifique
définition de Dieu par les Prophétes égyptiens :
J’ai beaucoup de Noms et beaucoup de Formes.
Ma Forme est en chaque Dieu, Atoum et
Horus le Jeune sont nommés en Moi... Je suis
Celui qui a créé le Ciel et la Terre... » (1.

(1) Textes du Temple d'Edfou, cités par Moret.




CHAPITRE 111

Aux Temps paléolithiques :

Le Mystere de la Vierge-Mere

Il nous faut tout d’abord revenir aux organes
sexuels gravés a profusion dans les grottes des
rives de la Vézere (Dordogne) .

Nous avons démontré que, nous rangeant a I’opi-
nion autorisée de Moret, le Phallus signifait « le
Créateur »; mais ce signe est trés souvent accom-
pagné de 'organe sexuel féminin. Si le Phallus
est le déterminatif de « Créateur », l'organe
féminin devra étre celul de la « Femme Divine ».

[.e Ka sera naturellement suivi de Ka.f, qui
désignera aussi « la Vache » (1).

Ne nous étonnons donc pas de trouver sur le
bloc de pierre de Bourdeille (Dordogne), la

Vache sur le méme plan que le Taureau Divin.

(1) Moret: Le Nil et la Civilisalion Egyplienne.




S i

Et comme la Vache est ici en état de gestation,
nous dirons que c’est le signe de I'attente du grand

Mysteére de 1'Incarnation promis au genre humain.
D’autre part, 3 Cabrerets (Lot), les Seins iso-
lés, gravés dans la Grotte-Temple, serviront d'a-

bréviation au mot « Mere Divine »; l'idée de
’homme quaternaire est a coup siir la méme qu’aux
Eyzies, la partie étant encore prise pour le tout.
Toutefois, il n’a pas sufi & nos précurseurs
d’exprimer leur pensée par une abréviation; ils
nous ont légué I'Image, et cette Image va nous
offrir des données autrement explicites.
« Les figurines humaines, écrira I’abbé L.émozi,
sont aussi anciennes que les figurines d’ animaux;
4 la base méme de ’Aurignacien, c’est-a-dire
au début de 'art, nous voyons apparaitre les
statuettes de Brassempouy. Or, ces statuettes
ont un sens religieux par comparaison aux sta-
tuettes historiques. Au reste, plusieurs figurines
humaines, considérées en elles-mémes, revétent
nettement le caractéere religieux, par exemple:
une des Femmes de Laussel qui est armée d'une
Corne, symbole de la Puissance. » (1).
Ainsi, ’abbé Lémozi nous montre la voie; les
figurines qu'il cite ont, dit-il, un sens religieux.
F.xaminons en détail la Femme de Laussel (2).

(1) Abbé LEmozi : Grotte-Temple de Pech-Merle.
(2) Grotte de Laussel, Les Eyzies (Dordogne).




L ks

C’est une femme stéatopyge, aux flancs énor-
mes, aux seins proéminents. De la main droite,
elle tient la Corne de Consécration du Taureau
Divin, tandis que de la gauche elle désigne son
nombril.

Ia similitude existant entre cette figurine et la
statuette néolithique de la Déesse découverte dans
les ruines de Phaistos (ile de Crete) est pour le
moins frappante. Ecoutons Glotz: « En Créte,
« comme dans tous les pays depuis I'Euphrate
« jusqu'a I'’Adriatique, la grande Divinité fut
« d’abord une femme stéatopyge. Le spécimen le
« plus typique est celui qu'on a trouvé a Phaistos,
« pres d'un bloc de fer magnétique. Les seins

« proéminents, les flancs énormes - dont 1'un est
« incisé d’une Croix, le triangle tracé sur le pubis,
« tout indique, avec une puissance qui va jusqu’a
« Thorrible, la divinisation de la malernité. » (1).
Nous nous permettrons, ici, de renverser ce der-
nier membre de phrase, et de dire: TOUT INDIQUE
LA MATERNITE DIVINE.

Ia Femme de Laussel tient, en effet, de la main
droite, la Corne de Consécration du Taureau Di-
vin; elle est donc consacrée au Dieu Générateur,
au Créateur; de la main gauche, elle désigne son
nombril: il s’agit bien de la Maternité Divine.

(1) Grorz: Civilisation Egéenne.




e —————————

DEEsSSE DE LAUSSEL







el oy

Ce theme de la Maternité Divine sera, du reste,

un sujet inépuisable pour les paléolithiques comme

pour les Egéens néolithiques, pour les populations
libyennes de I’Afrique et celles de I’ Asie Mineure.

Nous retrouverons le culte de la Vierge-Mere
partout ot il y a une cellule primitive, un clan ou
des nomes. Dans la suite des temps, la Femme
Divine portera les noms de Dyctinna-Britomartis,
la Mére et la Vierge, de la chaste Artémis, d'Isis
la Divine, d'Ishthar la Souveraine, et tant d’au-
tres | Mais elle sera toujours la Vierge-Meére
annoncant au monde la venue d’'un Rédempteur.

Pourquoi donc ne serions-nous pas autorisés a
dire que le rébus de la Femme de Laussel sex-
plique uniquement par la croyance en la Meére
de Dieu ?

Nous allons essayer, aprés avoir identifié la
Vierge-Mere aux époques paléolithiques, de rele-
ver dans diverses contrées les restes d'une tres
réelle survivance.

En Assyrie, nous découvrons une statue de la
Vache allaitant son veau ; toutefois, la Déesse
nous apparait surtout sous la forme guerriere :
« Celle qui n’épargne pas les ennemis du Dieu

« Ashour » (1).

Les ennemis du Dieu, se sont les Esprits per-

(1) DeLaporTE: Civilisation Assyrienne.




HERAA RS

vers, 'Esprit du Mal, le Démon. Et voila la
Déesse, comme dailleurs dans la Créte néoli-
thique, portant le Bouclier, la Lance, le Javelot.
Elle attaque l'ennemi du genre humain, pendant
que de son Bouclier elle protege les siens, « ses
suivants ».

En Babylonie, elle est la Fille Divine, Déesse
de la Volupté; nous devrions plutot traduire: une
créature incarnant I’Amour divin. On la voit auss
reprenant son role de guerriere « debout sur un
« ou deux lions » (1). Quant aux figurines fémi-
nines de 1'époque pré-Sargonique, le plus grand
nombre représente la Femme nue, rappel des temps
primitifs.

Mais le culte le plus pur s'est conservé dans
la Crete Minoenne. Dans la Créte seule, en effet,
la Vierge-Mére se révele presque dégagée des
ombres qui obscurcissent ailleurs sa personnalité
divine. D’abord, Déesse-Colombe, c’est-a-dire,
toute douceur, toute pureté, tout amour, elle
deviendra la Déesse a la Colombe ; car la
Colombe « est I'Esprit qui sanctifie tous les étres
« sur lesquels Il se pose et par Lui s accomplit
« la possession divine » (2):

N’est-ce pas I'annonce prophétique de |'Incar-
nation ?

(1) DeLaporTE: Civilisalion Babylonienne.
(2) Grorz: Civilisation Egéenne.




R

Toutefois, la Vierge a la Colombe va se mani-
fester sous un nouvel aspect: elle sera la Domp-
teuse des Fauves et principalement du Serpent.
Le Serpent se montre son adversaire inlassable,
puisqu’il est I’ennemi de Dieu et de 'Humanité;
mais ¢ est un adversaire terrassé et vaincu.

Et maintenant, comment les Courétes Crétois
vont-ils s’y prendre pour expliquer aux Initiés le
mystére de la Virginité de la Meére de Dieu ?
Ils auront recours a la preuve d’innocence que
'on réclamait aux accusés du Moyen-Age (de
notre ére), a une sorte de « Jugement de Dieu »,
a '« Ordalie » (1). La Déesse se précipitera
dans les flots et, sortie victorieuse de l'épreuve,
elle prouvera ainsi que la Meére est demeurée
Vierge.

La voici retrouvée dans les fouilles de Cnosse,
accompagnée de I’Enfant Divin, ce qui permettra
a Glotz d’écrire: « Elle est la madone qui porte
« le Divin Enfant et veille sur Lui » (2). Elle
nous apparaitra encore sous les vocables de Notre-
Dame des Flots, de Notre-Dame du Mont, de la
Dame du Mont Ida, tous ces titres se confondront
en celui de Grande Meére.

Longtemps adorée a Delphes sous le nom de

Gaia, elle cédera plus tard sa place a I’Apollon

(1) Grotz: Civilisation Egéenne.
(2) Id.




Bty 2

Dorien. En tout cas, aux époques pré-helléniques,
la Déesse est vénérée comme la Fille, 'Epouse

et la Mére d’'un Dieu.

Il semble donc qu'en Crete, nous lisions ’his-
toire sacrée de la Vierge; chacun de ses roles,
chacune de ses formes ouvre un chapitre qu'il
s'agit seulement de savoir déchiffrer et, malgré
les déformations du paganisme grec ou romain,
la croyance des premiers ages subsistera jusque
sous |'empire romain.

Le culte de la Déesse crétoise se répandit par-
tout, Glotz nous dira « méme jusqu'a 1’Adna-
tique », nous irons plus loin encore, car nous
atteindrons I'Ibére.

A Tépoque ou les Tartesses sont mnstallés en
maitres en Espagne, il existe des sanctuaires de
la Femme Divine érigés sur les hauts lieux, a
I'instar de ceux de la Crete.

Nous n’apprendrons, il est vrai, les noms de
la Déesse qu'a travers la langue et les fables des
Grecs: nous n'en saurons pas moins que les popu-
lations de la péninsule adoraient la Déesse Alttai-
cina ou Atiecina dont « le nom qui est associé
« sur les inscriptions a celui de Proserpine parait
« dérivé de I'indo-européen, Atta = Meére » (1).

Comme Proserpine est synonyme de Fille Divine,

(1) Priiepon: Les Ibéres.




felaaty s

le mythe semble signifier la Fille Divine et la
Mere Divine: les deux noms associés sur les ins-
criptions tendent a faire comprendre qu’en réalité
les deux déesses n'en font qu'une.

Puis, nous reléverons aussi les traces d’une
grande Déesse phrygienne qui parait fortement
apparentée a celle de la Crete, d'une Déesse
libyenne et d’'une Déesse éthiopienne. Enfin, nous
n’aurons garde d'omettre la grande Isis dont le
culte, aprés toutefois celul de la Déesse crétoise,
prit 3 un moment une grande extension. Les

Sutves, peuple nordique, par conséquent fort
éloignés de I'Afrique, eurent leur Isis. Mais il
nous parait préférable d'étudier la Déesse en
Egypte, d'ou elle est vraisemblablement origi-
naire, en méme temps que les autres Divinités
féminines Wazet et Hathor.

__ WAZET n'est que la réplique de la Domp-
teuse de Serpents égéenne.

—_ Mais, avec HATHOR, nous voila de nou-
veau en présence de la Vache, survivance du
Paléolithique.

Son lieu d’origine est-il bien I'Egypte? Mor-
gan émet un doute, que nous partageons, lorsqu’il
erit © « Naurait-il pas existé des rapports trés
« anciens avec une patrie primitive dont les




Slimg i

« Egyptiens tirerent leurs dieux Horus, Hathor
« et Bes? » ().

L.e Faucon, la Vache nous ramenent aux
Eyzies et & Bourdeille. D’oli venaient-ils eux-
mémes ? L’Echo des roches ne semble-t-il pas
répondre : De bien loin !...

Appelons ici I'attention sur un fait que nous
avons déja fait observer, a savoir, que nous som-
mes en face de symboles, de figures, de rébus
souvent compliqués et dont ['interprétation est
rendue difficile.

Un exemple frappant va d’ailleurs nous étre
fourni: la Vache Hathor deviendra, selon la tra-
dition, I'épouse du Faucon Horus (2). Qui ne
voit I'invraisemblance, mieux, 1’absurdité d'un tel
mythe? Mais si nous le présentons, dépouillé du
sens métaphorique, nous dirons: le Dieu du Ciel
rendra la Femme divine féconde; le rébus s’ex-
plique alors avec clarté.

Du reste, Isis et Hathor s'unissent en une seule
et méme divinité, aux formes simplement différen-
ciées. A ce sujet, lisons ces lignes de Moret: « Isis,
« sous sa forme de Hathor (considérée soit comme
« la Grande Meére, soit comme I'Epouse d'Horus
« I’Ainé), est adorée dans la VI° nome. » (3).

(1) J. pE MoreaN: Humanilé Préhistorique.
(2) Moret: Le Nil et la Civilisation Egyptienne.
(3) Id.




ey

En tout cas, Isis assume un grand réle, car elle
apporte aux hommes « le remede qui donnera
« I'Immortalité » (1). Gréace a son Fils, elle
vengera 'injure faite a Dieu par I'Esprit du Mal et
réunira dans une méme croyance, dans une méme
foi, les membres épars du cadavre qu'est devenue
I’Humanité.

Isis, Hathor, Nekhebt (le Vautour femelle) (2)
la Grande Mére égéenne, sous tous ces noms, ¢ est
toujours la Déesse Unique, la Vierge-Mére an-
noncée et attendue.

Et lorsque nous toucherons a I'Ere chrétienne,
dont un siecle 3 peine nous séparera, le Vase a
libations de Gundestrup va nous servir, une fois
de plus, de témoignage et de lien entre le culte
paléolithique et le christianisme. Nous y trouve-
rons gravé le Dieu gaulois, tenant sur sa main
droite la Colombe préte a s'élancer sur la téte de
la Déesse. Celle-ci, assise et soutenant ses seins —
telle la Vierge crétoise — attend I'heure de Dieu,
dans une attitude d’humilité profonde.

Le Vase gaulois est 13, témoin irrécusable, pour
confirmer les croyances de la Préhistoire, croyan-
ces immuables dans 1’éternité des temps.

(1) Moret: Nil et Civilisation Egyplienne.
(2) MoreT: Note de I'auteur, en hiéroglyphes, le Vautour se lit
M.t — Mere.




CHAPITRE IV

L’'Humanité

attendait un Rédempteur

Contrairément a la méthode que nous avons
adoptée jusqu’ici, nous allons examiner tout d'a-
bord les croyances égéennes et égyptiennes dans
les remarquables ouvrages de MM. Glotz et
Moret, pour remonter ensuite aux ages paléoli-
thiques, et tcher de reconnaitre, dans nos Caver-
nes, les traces de ces cultes. L.a compréhension
des rébus en sera grandement facilitée.

CULTE EGEEN

Nous avons déja trouvé la déesse stéatopyge de
Phaistos dont un des flancs est incisé d'une Croix,
qui rappelle la déesse ancestrale des Eyzies dési-
gnant son nombril. L.’une comme l’autre sont dans
I’attente de la maternité.




S S

Par Glotz, nous allons découvrir la Naissance,
la Vie terrestre, la Mort et la Résurrection du
Dieu égéen : « Les monuments figurés de la

période minoenne et les mythes des Grecs nous

font connaitre un Dieu né de la Terre-Mere
dans une grotte ou il fut nourri par la Déesse-

Abeille Mélissa et la Déesse-Chevre Amalté.

Un sceau représente, au-dessous d'une Main

de Justice, le divin Enfant allaité par une Che-

vre; sur un autre, on voit la Chévre au-dessous
d’une Croix gammée. »

Qu'il nous soit permis de faire observer qu'un
Dieu né de la Terre-Mere ne s’explique guere;
mais n’est-il pas possible de chercher le sens exact
de cette allégorie a travers les mythes grecs et
crétois? Ce n'est probablement pas une divinité
de la Terre-Meére que les Egéens ont voulu dési-
gner, mais une créature qui devait appartenir &
la Terre, naitre et vivre sur la Terre, & la fois
Femme Divine et Terrestre.

Le Dieu doit naitre dans une grotte ou 1l sera
nourri par sa Mere, figurée, ici, sous la forme de
la Déesse-Abeille et de la Déesse-Chévre. Un

des sceaux crétois nous fera mieux comprendre la

pensée religieuse qui se cache, a peine voilée : La
« Main de Justice » placée au-dessus du divin
Enfant, n’est-ce pas, en effet, la Justice de Dieu
qui passe, le Sacrifice de Dieu lui-méme qui se




ST Tl

prépare pour le rachat de I’'Humanité coupable
envers son Créateur ?

Un autre sceau représente la Chévre Divine
surmontée d’une Croix gammée. Une note fort
curieuse vient d’étre publiée récemment au sujet
de la Croix gammée (1) : « Ce sujet “oviphile”
écrit 'auteur, était un fétiche employé pour pre-

server les bergeries et, par extension, gravé sur
les tombeaux des Pasteurs des hommes, c’est-a-
dire des Prétres. » Ce qu’il y a de certain, c’est
que le Swastika se voit dans les peintures des
Catacombes de Rome, sur les vétements de cer-
tains personnages, et qu'on lui attribue la signi-
cation de « Pasteur ». La Croix gammée du
sceau égéen pourrait, semble-t-1l, étre mterprétée
de méme facon.

Mais voici I'explication crétoise du mystere de
I'Incarnation: « Eternellement jeune, le Dieu Gé-
« nérateur est associé, non seulement a la Déesse
« qui I'a enfanté, mais aussi a la Déesse, jeune
« comme Lui; il est le Fils, 1l est '’Amant. » (2).

Ce passage se passe de commentaire, il s’agit
bien du Dieu incarné dans le sein de la Vierge.

« Il descend de I'Empyrée sur Terre » (3):
le Dieu du Ciel vient sur la Terre pour vivre

(1) Intermédiaire des Chercheurs el des Curieux, 1933.
(2) Grotz: Civilisalion Egéenne.
(3) Id.




S

parmi les hommes, et ce Dieu naitra dans une
pauvre grotte, « la Grotte du Mont Ida » (1).

« Dans les Cyclades, la Déesse-Mére porte
« I'Enfant divin sur la téte » (2). Puis, « lors
« de la période achéenne, les gens de Cnosse
« placent dans le sanctuaire aux fétiches une
« concrétion naturelle & forme de femme et
« d’enfant » (3). La Vierge veille sur le Divin
Enfant.

[’allégorie va prendre un sens plus précis
encore.

Glotz nous dira : « Sa Vigueur créatrice prend
« la forme du Taureau. Animal, il est le Tau-
« reau » — le Taureau Divin, le Créateur; —
« Homme, il est Minos » — c’est-a-dire, la Sa-

gesse, la Justice; — « Animal-Homme et tou-
« jours Dieu, il est le Minotaure ».

Le grand mystere du Minotaure s'éclaircit donc
de facon fulgurante, car c’est celul de Dieu fait
Homme. Cette conception ne sera pas spéciale a
la Crete; nous avons déja vu le Taureau chaldéen
3 téte humaine (4). En outre, une plaque de
schiste, découverte & Lourdes (actuellement au
Musée de Saint-Germain), représente un homme

(1) Grotz: Civilisation Egéenne.
(2) Id.

(3) Id.

(4) Heuzey, cité par P. Paris.




(Extrait de l'ouvrage: Font de Gaume, de Breuil, Capitan, Peyrony)




i

4 grande barbe, la téte couronnée de rayons (1),
ayant une queue de Taureau, le front extréme-
ment bombé. Divinité anthropomorphe résumant
Jes croyances: le Taureau Divin devenu Homme
et restant Dieu. Le front bombé intentionnellement
rappelle le Bison. Bison-Taureau = le Créateur
qui s’est fait Homme et toujours Dieu, ne voila-t-il
pas le Minotaure des premiers ages retrouve dans
les Pyrénées, et nous prouvant ainsi l'antiquité
des croyances égéennes ?

Continuons & suivre le culte crétois: Il nous a
dévoilé la Maternité Divine, I'Incarnation, la
Naissance presque cachée du Fils de Dieu, la
sollicitude de la Mére s'exercant sur le Divin

Enfant.

L.’Homme-Dieu va nous apparaitre maintenant
prét a la lutte; il domptera les hommes et les
bétes : « Et quand il plane dans les airs, bran-
« dissant la lance et couvert du bouclier, il aveu-
« gle, il épouvante, il terrasse » (2).

Le Bouclier servira de cuirasse protectrice et
signifiera que le Fils de Dieu protége les siens et,

lorsqu'il attaque le- Démon, celui-ci est vaincu

(1) PuiLippon: Les Ibéres. « Les Libyo-Tartesses avaient pour
Dieu supréme Nétos ou Néton, que les Romains ont assimilé a
Mars, mais comme ce Dieu était représenté avec « la Téte ornée
de rayons »,il y a tout lieu de croire que c'était un Dieu solaire. »

(2) Grotz: Civilisation Egéenne.




LY iy

d’avance. Le Lion qui accompagne la Divinité
nous dira que Dieu emploie la Force avec noblesse,
car le Lion incarne la Force et la Noblesse.

Enfin, la tiche terrestre de I'Homme-Dieu
s'achéve. Il a passé, tel un météore, et voici sa
Mort et sa Sépulture — le Sépulcre sur le mont
Iouktas.

La mort d'un Dieu sera le rachat de 'Huma-
nité; mais, malgré sa Mort, le Fils de Dieu restera
parmi les hommes, car « le Sacrifice c’est I'immo-
« lation du Dieu lui-méme en vue de communier
« avec lui et de lui prendre sa force » (1).

Les Courétes (2) vont maintenant prophétiser

dernier épisode du drame sacré : « Le Dieu

meurt, mais pour renaitre et les Couretes qui

ont protégé son enfance l'aident par leurs

danses et le fracas de leurs boucliers a sortir

de la tombe dans la nature revivifiée » (3).

Que pourrions-nous ajouter > Le culte égéen
dont nous relevons les traces ancestrales dans les
Gaules par les signes: Phallus, Seins isolés, Croix
gammées, Croix de Saint-André [figurant la dou-
ble hache] (4), Corne de Consécration du Tau-

reau placée dans la Main de la Femme Divine

(1) Grotz: Civilisation Egéenne.

(2) Caste sacerdotale crétoise.

(3) Grorz: Civilisation Egéenne.

(4) La double hache ou bipenne, un des fétiches du culte égéen.




AT

de Laussel, ces croyances identiques ne nous indi-
quent-elles pas que le culte égéen n'est en réalité
que la survivance du culte paléolithique ?

Un Dieu Créateur, une Vierge-Meére, un Dieu
fait Homme, que nous faut-il de plus pour témoi-
gner que la Foi de '’homme quaternaire est la Foi
unique de tous les ages depuis la création ?

LE POISSON DE L’ABRI LARTET (M

LLe Minotaure pyrénéen des époques paléoli-
thiques n’est pas la seule preuve de la croyance
en |'Incarnation du Verbe que nous aient laissée
les Aurignaciens.

En 1892, le docteur P. Girod explora I’Abri

dont nous allons parler; plusieurs explorateurs

continuérent les fouilles a diverses reprises, mais
’ L] : | »
ce n'est qu'en 1912 « qu'un sieur Marsan, pen-
« dant son repos, couché sur le dos, regardant
« la votite, apercut par hasard le poisson » gravé
sur la voite. Celle-ci laissait « encore apercevoir
« des traces d’un rouge vineux, vestiges de vieilles
« décorations en couleur » (2).

(1) L'Abri Lartet, Les Eyzies (Dordogne).

(2) Peyrony, inspecteur des Monuments préhistoriques. — L'abbé
Breuil et Peyrony ont reconnu, aprés de nombreux travaux, que les.
objets de I'Abri dataient de I'Aurignacien présolutréen.




DESCRIPTION DU PoIssoN
paR M. PEYRONY

« En dehors du Poisson et d'une belle téte
d’oiseau de proie placée a coté, je n’al remar-
qué jusqu'ici que quelques traits mintelligibles
et des anneaux cassés, se rapportant a l'occu-
pation de la grotte, c’est-a-dire, au paléoli-
thique. Le poisson est, d’apres les spécialistes,
un Saumon; il mesure 1 m. 05 de long et
0 m. 28 dans sa partie la plus large. Il a été
mis légerement en relief par un travail de
champ-levé. Les arétes des contours ont été
peu émoussées, sauf celle de la téte, qui est

polie et modelée. Toutes les parties du corps

ressortent nettement; la nageoire anale seule
n’est pas limitée a son extrémité; I’abdominale
et la pectorale sont simplement indiquées; la
caudale, bien en saillie, est en partie détruite.
’ceil, I'ouie et la bouche sont en place. En
général, les proportions sont observées et ren-
dues, cependant la largeur du ventre semble
exagérée, il est trop tombant — a moins que
I’artiste, ce qui est probable, [ail fait a dessein
pour des raisons ignorées. D’apres des pisci-
culteurs, I’animal, avec son museau anguleux,
serait un saumon male. Cette particularité lui
permet, parait-il, au moment du frai, de creu-




Le Poisson DE L'ABRI LARTET
(Extrait du fascicule: L'Abri Lartet, de Peyrony)







<«
&
«
«

S

ser des sillons dans le sable ou la femelle
dépose ses ceufs; I'angle s’arrondit a mesure
que le travail avance. Voild un caractére du
sexe connu des “seuls spécialistes”. » [Con-

venons que, pour des primitifs, ces connaissances
étalent déja extrémement remarquables!] « Au

«
&
&

cours de mon examen, j al relevé les particu-
larités suivantes que je soumets a 1’appréciation
de mes lecteurs :

« 1° — Que signifie cette bande longitudinale,
dans le milieu du corps, en bas-relief sur les
autres parties, partant de I'ouie et se termimant
a I'anus? L’auteur a-t-il voulu, par cette divi-
sion en trois zones, représenter les diverses colo-
rations du corps de I’animal? A-t-il voulu mon-
trer le ventre ouvert latéralement, ce qui I'expli-
querait tombant ? ou bien indiquer, ce qui
parait plus vraisemblable, la poche de laitance
trés grande a I’époque de la fraie? (NOTE :
M. Pierre Buffaut, le savant conservateur des
Eaux et Foréts de la Gironde, m’écrit a ce
sujet : « Aprés examen et réflexion, je crois
que |'opinion des personnes qui voient dans la
large bande figurée au milieu du corps du
Poisson la poche de laitance, est la bonne. Je
partage cette maniére de voir et je n’apercois
aucune autre interprélation plausible. Cette
bande est en concordance avec I’anatomie du

4




H

Saumon male. La figuration de ce Poisson,
dont I'organe génital se gonfle parce que la fraie
approche, est trés intéressante. »)

« 2° — Que veut dire cette série de cing
cupulettes, régulierement espacées, formant en
arriere de |'ouie une ligne droite paralléle
a un bord de la bande précitée... Il parait
certain que ces points en creux étaient en rap-
port avec les gravures qu'ils accompagnaient,
mais leur signification nous échappe jusqu’ici.

« 3° — Les deux anneaux cassés creusés dans
la pierre, I'un a la naissance de la queue, I'au-
tre sur un des lobes empiétant a la fois sur la
roche et sur le dessin, laissent perplexe. Etaient-
ils destinés a suspendre les offrandes faites a
la suite d'incantations devant l'image, pour
favoriser la péche de ce poisson, ou sa multi-
plication ?

« 4° — Les sept traits profonds et paralléles
placés a 6 centimetres en arriere du dos, avaient
été pris d’abord pour la nageoire dorsale; mais
étant séparés du dessin, cette hypothése n’est
plus vraisemblable. Ils pourraient étre rappro-
chés de certains signes différents, de méme signi-
fication, placés a coté d’autres ceuvres d’art,
que Piette désignait sous le nom de “Marques

de I’Auteur”.




s s

« 5° — Que sont les six sillons paralléles super-
ficiels tracés transversalement sur la partie abdo-
minale de I’Animal ?

« Ces diverses particularités soulévent des pro-
blémes difficiles a résoudre.

« A coté de la téte du Poisson, en existe une
autre, d’Oiseau de proie diurne. Elle est en
haut-relief, d’'un modeéle impeccable. Le corps
semble se perdre d’un cété derriere le poisson,
de l'autre, il a été en partie dégradé par la
large entaille faite [en 1912] pour enlever cette
ceuvre d’art. »

Nous n’aurions rien a ajouter a la description
du tableau de I’Abri Lartet, si minutieusement

faite par M. Peyrony, si je n’avais personnellement
relevé d’autres images. Voici ce que j'al pu
identifier :

1° — Les sept traits profonds et paralleles
(4° §) sont les « jours » pratiqués dans une
Corbeille tressée en joncs ou en roseaux, laquelle
est trés certainement ronde. Pour plus de certi-
tude, j’'ai examiné les corbeilles égéennes, une
entre autres, sur le sarcophage de Haghia-Triada
qui est portée par des Prétresses; on y remarque
les « jours » dont je parle plus haut.

2° — Au-dessous de cette Corbeille est un
Saurien, dont la téte, dirigée vers la droite, parait




PoissoNn pu ToMBEAU JULIANO

(Catacombes)




AL S

se disposer a avaler quelque chose, eau ou
aliments.

3° — Sur le ventre du Poisson, un deuxiéme
Saurien rampe vers la poche de laitance, dans
I'attitude de I’animal prét a dévorer.

4° — Une Croix a quatre branches égales tou-
che la queue du deuxiéme saurien.

5° — Dans I'Oiseau diurne, je reconnus le
Faucon — le viell Horus — car 1'Oiseau semble
vieux.

6° — On voit encore quelques petits signes que
- je n’ai pu déchiffrer jusqu’ici.

Nous savons qu'il existe des Poissons dans les
Catacombes de Rome, et que ceux-ci sont les
figures symboliques du Sauveur. Je cherchai, et
j’en trouvai un tout semblable a celui des Eyzies:

un Saumon nageant, la poche de laitance gravee
au milieu du ventre et les six sillons paralléles
superficiels — sillons dont je n’al pu comprendre
la signification.

Il se trouve également d’autres Poissons dans
les Catacombes, portant sur leur dos une paniere
remplie de pains.

Jessayai de lire le Rébus de ’Abri Lartet.

— La Corbeille, placée au-dessus du Poisson




SRS e

« symbolise I'idée de Totalité, de Suzeraineté
« universelle » (1).

— Le viell Horus, le Dieu du Ciel, s’efface
intentionnellement pour laisser au Poisson un réle
de premier plan.

— Le Poisson apporte aux hommes la nourri-
ture spirituelle, celle qui donne I'Immortalité.

— Les deux Sauriens cherchent a dévorer cette
nourriture. Or le Saurien représente le Démon
dans le culte égéen.

— Quant a la Croix a quatre branches égales,
les meilleures interprétations s’accordent a dire
qu’elle signifiait « la Vie future ».

Quelle meilleure preuve peut-on fournir de la
Croyance au Rédempteur a I’époque aurigna-
cienne ?

CULTE EGYPTIEN

Nous venons d’examiner sous cet angle le culte
égéen ; 1l nous reste a présent a chercher le
Rédempteur dans les textes égyptiens cités par

Moret.

LLa création de la Vierge — rappel de nos

doctrines chrétiennes — est annoncée prophétique-

ment par les prétres égyptiens.

(1) Moret: Nil et Civilisalion Egyp!fenne.




s s

— « Celle qui est dans le Ciel a congu ;

Celul qui I'a fait naitre est le Pére Atoum,
« avant qu’il existat la Terre, avant qu’il exis-
« tat les Hommes, avant que fussent enfantés les
« Dieux (1), avant qu'il existit la Mort. » (Py-
ramides.)

— Et plus loin, parlant d'Isis, la « Déesse de
I'@Eil Solaire », Ra (2) lui-méme explique :
« Mon Nom passera de mon Corps dans son
« Corps. »

Dans I'Egypte entiére, nous retrouvons Dieu
Pére, Dieu le Fils et une Mére Divine : « A
Edfou, Horus le Faucon a pour femme Hathor
(la Vache) et comme fils, un petit Horus-qui-
a-les-Deux-Terres. A Sais, la Déesse Neit
est accompagnée de son Horus libyen.
« Le texte d'un document ancien (qu'un roi
éthiopien a fait recopier par le clergé de Mem-
phis) suit la tradition héliopolitaine. Il a pour
objet d’expliquer le mécanisme de la Pensée
Créatrice qui anime incessamment le Monde.
Le vocabulaire employé est concret; chez les
Egyptiens, |’écriture comme [’esprit, essentiel-
lement réaliste, a toujours mal rendu les abstrac-
tions. Le mot "Pensée” est écrit par "Ceeur’.

(1) Nous croyons qu'il s'agit ici des attributs de Dieu.
(2) Nom du Soleil chez les Egyptiens. Moret nous dit que Rd
signifie Créateur.




e

« Le mot "Verbe” par "Langue”. De plus, le
« role du Ceeur est personnifié par un ”Dieu de
« D'Intelligence” Thot. Le réle du ”Verbe” est
« joué par le "Dieu des Réalisations Actives”
« Horus. »

Le Dieu des réalisations actives? Ce rdle n’est-il
pas dévolu au Sauveur promis ?

— « Selon la figure donnée A sa Meére Nout,
« tantot Femme Divine, tantét Vache, le Soleil
« fut représenté comme un Enfant 3 forme hu-
« maine, ou un Veau de lait a la bouche pure. »

(Pyramides.)

L allégorie est ici manifeste. Le Soleil ne peut
étre représenté par un enfant ou un veau de lait.

Il s’agit du Messie, qu'on appelle le Soleil de
I’'Horizon Oriental, parce que c’était de 1’Orient
que devait venir la lumiére — au sens figuré —
et pour mieux faire comprendre la métaphore, en
méme temps que faire revivre les antiques croyan-

ces, nous retrouvons dans cette citation, la Femme
Divine des Eyzies et de Phaistos, la Mere du
divin Enfant, et encore la Vache du Paléolithi-
que, donnant naissance a un Veau de lait i la
bouche pure.

— « Parmi les enseignes préhistoriques, on voit
« le Soleil sous forme de Disque planté sur une
« Perche. »




=n

Nous avons reconnu le Disque — symbole du
Sauveur — dans les peintures néolithiques des
roches espagnoles, peintures relevées si conscien-
cieusement par I’abbé Breuil (1).

— Le paragraphe suivant confirme notre thése:
« Les textes héliopolitains gardent le souvenir

« d'une égalité de pouvoir entre Ra et Horus
« de I’'Horizon Oriental. »
Egalité de puissance, puisque Ra et Horus de

I’Horizon Oriental ne sont qu'un Dieu Unique :
« Dieu le Pére et Dieu le Fils, qui regoivent
« tous les deux, écrira Moret, le titre exception-

nel de "Grand Dieu”. »

— « Horus, bien que trés puissant Dieu du
Ciel, ne fut pas admis a I'origine dans le grand
corps des dieux d’Héliopolis... C’est seulement
la seconde Ennéade, la "Petite”’, qui accueil-
lera Horus; mais un Horus de deuxiéme rang,
Horus le Jeune Enfant. »

Héliopolis, en placant Horus I'Enfant dans la
seconde Ennéade, voulait expliquer le dédouble-
ment du Dieu fait Homme, restant quand méme
le « Trés puissant Dieu du Ciel ».

— « Les textes les plus anciens nomment plu-
« sieurs Horus, originaires de lieux distincts :

(1) Abbé BReuIL: Peintures espagnoles des régions du Tage et
du Cuadiana.




2 oot

« Horus I’Ainé, — Horus le Jeune, fils d'Isis, —
« Horus de 1'Orient, — Horus de 1'Horizon
« Oriental, — Horus du Matin. »

Les Horus originaires de différents lieux nous
donnent |'assurance que la croyance était partout
la méme et les divers noms s’expliquent :

1° Horus L’AINE — le Viell Horus, Dieu
le Peére.

2° Horus LE JEUNE — Dieu le Fils, Fils de
la Femme Divine.

3° Horus DE L'ORIENT — le Dieu qui devait
naitre, vivre et mourir en Orient.

4° Quant a I'Horus pu MAITN, cette appel-
lation signifiait la Jeunesse et convenait a Horus
I’Enfant. — En conséquence, les Trois Jeunes
se confondaient en une seule et méme personnalité,

le Fils d’'Ists.

— « Né a Chemmis prés de Bouto, Horus
« I'Enfant fut élevé dans la solitude. » Et dans
« un autre passage on nous dit encore qu’ « Isis

« nourrit I'Enfant dans la solitude, sans que nul
« ait su ou il était. » (Papyrus du Louvre; —
PicaAreT: Etudes Egyptologiques.)

L’enfance cachée du Fils d’Isis présente une
similitude frappante avec celle du Sauveur.

— « Des récits inscrits sur les murs du temple
« d’Edfou nous montrent une divinité combinée,




Bl r g

ou R4 s’associe 3 Horus de I'Horizon oriental.»
— Et encore : « Depuis la V° Dynastie, les
prétres d’Héliopolis composent avec les aspects

divers du Faucon Horus, une image synthé-
tique du Dieu dynastique, ou prédomine le
Soleil du Ciel Oriental appelé Ra-Harakhti.
Le regne d’'Horus, fils d'Isis, est surtout ter-
restre. »

Le role d’'Horus le Jeune est celui d’'un Fils
Vengeur de son Pére :

— « Les textes d’Edfou dénombrent les vic-
« toires remportées sur Seth (1), qui se nomme
« aussi Apophis, le Serpent des Nuées. »

Ne serait-ce pas une allusion a la lutte des
bons et des mauvais Anges ? Le Serpent se mon-
tre dans les nuées, comme 1l s'est montré sur la
terre. Apophis = Seth, c'est-a-dire le Démon.

_ « Aux Pyramides, on lit gu'Horus venge
« son Pere de Celui qui lui a fait du mal. »

Des lors, Horus devient un Dieu guerrier que
nous avons déja rencontré en Egée et ailleurs, «le
Dieu au bras armé de la lance », percant de cette
lance « les suivants de Seth », car Horus le Jeune
« épouse les querelles d’Horus I'Ainé, Dieu du
« Ciel, et Seth d’'Ombos devient son affaire per-
« sonnelle... » Horus a « empoigné Seth et il I'a

(1) Nom du Démon en Egypte.




e e

mis sous tol, & Osiris! Horus t'a vengé... Seth
tombera sous ton glaive et les alliés de Seth se
sépareront de Seth. »

— La victoire s’annonce compléte: « le Mal
s'enfuit, le Crime s’éloigne, la Terre est heu-
reuse sous son Seigneur... Que ton Ceeur se
réjouisse, Ounefer ["I'’Etre Bon”, surnom d’O-
siris| | »

Enfin, « dans les derniers temps de la civili-
« sation égyptienne [sous l’empire thébain] les
« Etrangers reconnaitront dans Sérapis la fusion
« d'Oesiris avec le Taureau Apis. » — Ce qui
n'a pas lieu de nous surprendre.

— « Le clergé d’'Héliopolis ne combattit pas
« la doctrine osirienne » — et pour cause! —
« et prétendit méme, au contraire, la connaitre
& beaucoup mieux que tout autre. »

LLa doctrine d’Héliopolis était — quant au
fond — exactement la méme que celle des autres
colléeges égyptiens, les symboles seuls étaient dif-
férenciés. A Héliopolis, on estimait que Dieu ne
devait étre figuré que par l'astre le plus beau,
le plus brillant du ciel, le Soleil, alors que les
antiques croyances osiriennes continuaient a s'im-
poser. Mais qu’Héliopolis prophétise la venue du
Fils de Dieu sous la figure du Soleil Oriental, ou
que le mystére osirien annonce la naissance d’Ho-
rus I'Enfant, la foi ne différe pas. On attend le




T i

Rédempteur envoyé par le Dieu du Ciel pour
venger ses injures et rassembler I’humanité dis-
persée, devenue, par le péché, un cadavre en
décomposition. Le Fils de Dieu infusera a ce
cadavre une vie nouvelle et lui assurera la posses-
sion de la patrie céleste.

Le mythe osirien ne semble pas étre autre chose
qu’allégories sur allégories en la personne d'un seul

Etre, Osiris-Ounefer, I’ « Etre Bon ».

A la maniére des paléolithiques qui gravalent
images sur images signifiant plusieurs idéogram-
mes, la doctrine osirienne n’est que la survivance
de la « maniére » des ancétres.

Tour A tour, le mystere osirien doit expliquer,

par le démembrement du cadavre, la dispersion
de I'Humanité; c’est ensuite le Pére donnant a
son fils Horus la mission de combatre Seth; c’est
encore le Dieu assassiné par le Démon cause du

Péché, mais qui ressuscite glorieusement. Nous
y retrouvons, en effet, la Passion, la Mort, la
Résurrection, et, symbole précis des temps futurs,
« Osiris sera le premier Etre terrestre transféré

« au Ciel » (1).

Cette Ascension ouvre les portes du Ciel & tou-

(1) Not= explicative de Moret: « Aux Pyramides de la VI®
« dynastie, dans les rédactions nombreuses et prolixes, nous possé-
« dons leur condensation en rituels, les textes de la reconstitution
« du Corps et I'Ascension au Ciel. »




A DR

tes les ames des Justes qui L’attendent, Lui, le
Rédempteur. Voila pourquoi « Osiris joue un
« role funéraire », pourquoi il s'implante dans les
nécropoles. Il rassemble les morts « justifiés ».
[’allégorie d’Isis parcourant toutes les contrées
a la recherche des membres dispersés du Dieu
doit signifier la réunion en une méme foi de I’hu-
manité dispersée.

Des lors, le corps d’Osiris apparait enfin recons-
titué, grice a Isis, c’est-a-dire, grace a la Mater-
nité Divine.

— Aprés cette digression, qui nous paraissait
nécessaire, continuons I'exposé de Moret: « Parmi

les enseignes préhistoriques qui s’érigeaient au-

dessus des clans et servent maintenant pour le

Nome, le Harpon est conservée dans le VII®

Nome. »

Le Harpon! Que peut bien signifier religieu-
sement le Harpon? Les murs du temple d’Edfou
vont nous renseigner. On y retrouvera les « Vic-
« toires d’Horus et la fondation des sanctuaires
« par les Harponneurs, soldats d’Horus », car
Horus a ses « Serviteurs », ses « Suivants »,
comme Seth, I'Esprit du Mal, a les siens. Le
« Harpon est I’arme dont on se sert pour pren-
« dre I'hippopotame, encore une des figures sym-

« boliques de Seth” » (1).

(1) Moret: Nil et Civilisation Egyptienne.




EEeg

— Apreés la révolution sociale et religieuse, les
temples thébains « sont congus sur un nouveau
« plan qui s'imposera jusqu'a la fin de la civili-
« sation égyptienne. L.’Eitre dont il s’agit de cons-
« truire la maison est devenu un Dieu-Homme
« autant qu'un Dieu Céleste... Nul ne pénetre
« dans les places mystérieuses des temples, sauf
« le Roi et les Prétres, car c’est la que le Dieu-
« Homme vit parmi ses créatures. »

Le Fils de Dieu donnera encore a I’humanité
la nourriture qui assure l'immortalité! Qu’est-ce
donc que « ce pain d’'Horus » que Téti a mangé
et qui lui permet de prendre possession (par ce
pain) de la Patrie céleste ?

Ne nous rapprochons-nous pas, par la pensée,
du Poisson des Eyzies apportant la nourriture
divine? Tout i I’heure, nous allons encore réunir
les croyances des premiers ages a celles des temps
pharaoniques; toutefois, il est bien entendu que,
seuls, des symboles nous attendent.

En Egypte, comme ailleurs du reste, les monu-
ments, les objets mobiliers eux-mémes, n’échappent
pas a la régle, ils sont soumis au dogme. Le trone
des Pharaons nous servira d’exemple :

— « Au Palais ou au Temple, pour quelques
« fétes du couronnement, le roi prend séance sur
« son trone d’ébene, tel R4, qui préside a I'En-




GRAVURE SUR LAME D'0S DE RAYMONDEN
(Chancelade, Dordogne)

(Extrait d'un ouvrage de Breuil, Capitan et Psyrony)




i et il i

i

i

iy

patr

« néade, ou bien sur un trone de fer, dont les bétes
« sont des Lions fascinateurs, les pieds sont les
« Sabots du Taureau-Grande-Victime. » (Pyra-
mides.) ;

Une note de Moret explique que le fer (pour
les Egyptiens) est le métal dont est faite la voute
céleste, les sieges des statues royales montrent des
tétes de lions et des pieds d’animaux.

Le fer représente donc la voiite céleste; le Lion,
la Force et la Noblesse; les Sabots du « Taureau-
Grande-Victime » sont la figure de 1'Immolation
de Dieu lui-méme.

Ce « Taureau-Grande-Victime » nous ramene
3 Raymonden (prés Chancelade, Dordogne) : une
gravure sur lame d’os nous montre une barque —
la Barque Sacrée de I'Egée et de I'Egypte. Sur
cette barque se tiennent sept personnages, trois
d’'un coté, quatre de l'autre (ceux-ci sont renver-
sés par rapport a ceux-1a) (1) ; ils accomplissent
une cérémonie rituelle. Un dessin, séparant I'image
en deux, figure I’échine d'un Bison dont la téte
nettement humanisée touche I'échine. Les deux
pattes du Bison, posées au-devant de la téte, sont

retournées, les sabots bien en évidence. On devine -
que le Bison est mort et que ses pattes sont désar-

(1) A remarquer que I'un des Initiés tient en main une Palme qui
parait étre une feuille de palmier; or, le Palmier compte parmi
les Arbres sacrés.




b ——

ticulées. Reliques du Bison exposées dans la Bar-
que Sacrée, comme plus tard, en Egypte, la Bar-
que Sacrée portera les Reliques d’Osiris.

Ia gravure de Raymonden, fort expressive, nous
fournira I'explication de la mort du Bison, Dieu
Créateur et Rédempteur. Les « Sabots du Tau-
reau-Grande-Victime » du culte égyptien ne seront
que la reproduction fidele de la Foi ancestrale.

Nous sommes bien en présence du récit pro-
phétique de la Mort du Rédempteur. Image pro-
fondément touchante dans sa simplicité naive, mais
aussi combien émouvante, lorsqu'on mesure le
temps qui sépare le Culte paléolithique du grand
Drame chrétien !




CHAPITRE V

La Trinité

Le nombre Trois se montre dés le Moustiérien
avec une telle persistance, que I'inlassable et savant
fouilleur, M. Peyrony, a été amené a en faire
la remarque.

Sur un des squelettes de cet age se trouvaient
trois belles pierres, sorte de pectoral, posées sur
la poitrine, certainement les trois plus belles pier-
res que possédait I'individu.

En outre, dans les peintures néo-énéolithiques

des roches espagnoles (1) nous avons personnelle-

ment reconnu une Divinité, dont voici la descrip-
tion donnée par 1’abbé Breuil :

« Une grande silhouette [paraissant élevée dans
« les airs] dont la téte est hérissée de deux lon-
« gues antennes droites, flanquées de 7'rois petites

(1) Explorées par I'abbé Breuil.




W p R

« Plumes. L’avant-bras, replié sur la poitrine,
« présente bien en évidence une main a 1 rois

« doigts. »

I.a Chaldée nous offre une figuration du méme
genre : « La conception du Taureau divin exis-
« tait en Asie au IV* millénaire; un cylindre éla-
« mite le représente Debout avec des mains a
« Trois doigts ramenées sur la poitrine » (1).

Ia conception d’une Divinité Unité-Trinité se
retrouve donc en Chaldée et, aux époques pre-
historiques, en Espagne.

Moret nous exposera, pour I'Egypte, la théorie
de la Théocratie thébaine « ou tous les dieux de
« I'Egypte sont ramenés a un Triumvirat Divin ».
« Trois sont tous les dieux; Amon, R4 et Phtah
« [de ce Triumvirat], le nom est caché, en tant
« qu'Amon. »

Et ailleurs, les « hymnes a Amon » sont des
exposés métaphysiques sur le Verbe Créateur et
« le Gouvernement de I'Univers par une Trinité-
« Unité. »

Mais il faut convenir qu’en Egée, la Trmnité se
manifeste de facon vraiment frappante : le Tau-
reau — le Créateur, le Minotaure = le Dieu fait
Homme, deuxiéme personne de la Sainte Trinité;
quant 3 la troisieme personne, le Saint Esprit,

(1) Grorz: Civilisation Egéenne.




ey

n’oublions pas que la Colombe « est I'Esprit qui
« sanctifie tous les Etres sur lesquels Il se pose
« et que par Lui s'accomplit la possession di-

« vine » (1).

Nous ne pensons pas trop nous avancer en emet-
tant ’hypothése que nous avons ici ]la connaissance
de la Trinité — mieux méme — des Trois Per-
sonnes de la Sainte Trinité.

Le Taureau chaldéen ou la Divinité espagnole
ne peuvent donc étre que I’expression d’une idée
similaire: la croyance en la Trinité-Unité. Dés
lors, quoi d’étonnant si, en remontant le cours
des Ages, nous retrouvons déja au Moustiérien le
nombre Trois comme un nombre sacré, ou plutot
divin.

Cette croyance persistera a travers les millé-
naires, puisqu’un siécle avant l'ére chrétienne, au
moment ou le paganisme va crouler, le Vase de
Gundestrup nous garde les traces des plus antiques
traditions du genre humain : les Trois Taureaux,
— puis le Dieu gaulois, Dieu le Pere, — la
Colombe (le Saint Esprit) préte a s’élancer sur
la téte de la Femme Divine; et |'attente, par celle-
ci, de la Maternité Divine. Encore et toujours
la Trinité...

I’homme, croyant en la Trinité, regardera tout

(1) Grotz: Civilisation Egéenne.




o) e

naturellement le nombre Trois comme un nom-
bre sacré: et, aux époques préhistoriques, de méme
d’ailleurs que dans I'antiquité historique, le Sacré
dominant tout, nous retrouverons ce nombre Trois
répété partout a satiété.

Dans les sanctuaires crétois, la « division tri-
« partite est de régle » (I). En Egypte, les
« hypostyles, dans les grands temples, sont a
« Trois nefs » (2).

Les tombeaux des Pharaons (époque mem-
phite) comprennent Trois divisions ; c’est que

|’architecture des monuments religieux et les tom-
beaux [les Pharaoniques ou les Mastabas 3)1
sont soumis au dogme.

(1) Grotz: Civilisalion Egéenne.
(2) Morer: Nil et Civilisation Egyplienne.
(3) Tombeaux du Peuple.




CHAPITRE VI

Le Culte des Morts

Toutes les sépultures, voire les plus archai-
ques des époques paléolithiques, témoignent de
la croyance en une seconde vie.

Morgan écrit en effet : « Dans les grottes de
Grimaldi et autres cavernes, on a trouvé le
mort enterré prés de son foyer, entouré des
objets qui lui étaient familiers. Cet usage, qui
S'est continué jusqu’a la fin de l'époque de
la pierre taillée, et qui, aprés |’apparition des
métaux, a pris plus de force encore, montre
que nos précurseurs sur le sol de la France
possédaient déja des motions sur le Culte des
Morts, croyaient a la Vie Future, et, en consé-
quence, a une Puissance Supérieure a celle
des humains. Cette notion, d’ailleurs, n’est pas
spéciale aux races qui ont habité 1'Occident




i

européen, a I'époque quaternaire, elle est uni-
« verselle. » (1).

« Le Magdalénien, déclare Peyrony, croyait

A une survie; ce qui le prouve, c’est la maniere

dont 1l ensevelissait ses morts. »

Vers la fin du 111° millénaire, le supréme cha-
timent, en Babylonie, est la privation de sépul-
ture. Ecoutons les textes : « Que son cadavre
« tombe et n’obtienne pas de tombeau ! » (2).

Dans la Grece pré-hellénique, les « Coryban-
tes avalent joint aux encouragements qu'ils
donnaient a l’agriculture un bienfait impor-
tant, celui de faire espérer aux Initiés les
récompenses de la Vie Future » (3).

Bien plus tard, les Celtes assureront que le
séjour ou les hommes doivent jouir d'une vie

immortelle ne sera jamais détruit » (4).

[a tradition de chaque contrée est donc la

pour transmettre la croyance des temps paléo-

lithiques.

Nous avons déja dit que certains squelettes
moustériens portent sur la poitrine trois pierres;
ces pierres devaient constituer le Credo de leur
Foi en la Trinité Divine.

(1) J. pE MorcaN: L'Humanité Préhistorique.
(2) DerarorTE: Civilisation Babylonienne.
(3) Encyclopédie.

(4) Id.




R e

Mais voici mieux, car il nous reste a décrire la
sépulture de I’homme de la Chapelle-aux-Saints
(Corréze). « L’homme de la Chapelle-aux-Saints
« a été enseveli intentionnellement. Il gisait au
« fond d’une fosse profonde de 30 centimetres,

large de 1 meétre, longue de 1 m. 45, creusée

dans un sol marneux, dur a entamer, et qui
faisait contraste évident avec la couche archéo-
logique. Le corps était couché sur le dos, la
téte calée par quelques pierres, le bras droit

et les jambes repliés. Au-dessus de la téte, il

y avait en connexion, |'extrémité d’un métatar-

sien d'un grand Bovidé et les deux premieres

phalanges: ce qui prouve que la patte avait été

posée la avec sa chair. » (I).

Ce dernier détail revét une trés grande impor-

tance, si nons supposons que le cadavre ait été
enseveli, comme celui de ’homme moustiérien,
avec la marque de ses croyances. La patte, le
Sabot du Bovidé appartiennent sans doute a un
Bovidé Divin, image du « Taureau du Ciel »;
ils signifieront le Sabot du « Taureau-Grande-
Victime ». Nous retrouvons dans cette sépulture
la croyance ancestrale de I’Egypte. L.’homme con-
naissait donc déji le « Taureau-Grande-Victime »
et croyait a I'immolation de son Dieu.

(1) Abbé Lémozi: Description de la sépulture de I'Homme de
La Chapelle aux Saints.




e e = e et e

o AT

Les sépultures paléolithiques ne font que con-
firmer, une fois de plus, ce que nous avions com-
pris: la Foi en nos principaux mysteres se retrouve
semblable, d’4ge en ége, et cela depuis nos plus
anciens precurseurs.

Dés les temps les plus reculés, on constate que
tous les squelettes retrouvés sont ensevelis suivant
un rite: les corps sont repliés « dans I'attitude que
« prend le foetus dans le sein de sa mere » (1).
Tel ’homme nait, tel il veut retourner dans le
sein de sa meére primitive, la Terre. Est-ce a dire
qu’il est déja matérialiste? Nous avons bien vu
que non. Mais il sait qu’il a été pétri d’un peu
de boue, et que « si le corps appartient a la
« Terre, I'Esprit est pour le Ciel » (2).

Comme [’homme croit a2 une seconde vie, son
cadavre sera entouré de tout ce quil a aimé pen-
dant son existence, des produits de son industrie,

de provisions alimentaires, et des marques de ses

croyances; indication nette que la vie continue,
meéme apres la mort.

Donc, tout nous parle depuis le paléolithique :
les étres, les choses, les objets. Le livre est ouvert,
il n’y a qu’a tourner la page et, si bien des passages
nous semblent encore obscurs, le peu que nous
déchiffrons permet de beaucoup entrevorr...

(1) Moret: Civilisation Egyplienne,
(2) Id.




CHAPITRE VII

lest @Groix
aux Epoques préhistoriques

et historiques

Parmi les signes qui ressortent sur les parois
rocheuses de nos cavernes, nous avons relevé des
Croix de toutes sortes.

|° La Croix gammée, dont nous avons fourni
I’explication au chapitre du « Rédempteur », nous
semble signifier I'idée de « Pasteur ».

2° La Croix a quatre branches égales, 1déo-
gramme de la « Vie Future ».

3° I.a Croix de Saint-André, signe abréviatif
de la Bipenne (1).

(1) Ou double hache, un des fétiches du culte égéen. Le culte
de la hache se retrouve aussi en Asie, le Teshoub des Hittites
brandit la hache.




S Grasl

Une note donnée par 1'Encyclopédie nous dit
que : « Sur les tombeaux situés prés le Tanais
« (Perse) on trouvait des Croix; que ces Croix
« étaient l'embléme du Dieu qui préside aux
« Tombeaux. »

Le Dieu qui préside aux tombeaux et promet
la Vie future, I'Immortalité, n’est-ce pas le Fils
de Dieu ?

La note ajoute que « le temple de Sérapis a
« Alexandrie ayant été détruit dans le cours du
« IV° siecle de notre ére, on trouva des Croix

gravées sous plusieurs pierres dans I'intérieur de

ses murs. Les chrétiens et les paiens voulurent
se prévaloir de cette découverte. Mais des gens
qui se disaient instruits des hiéroglyphes et qui
« avaient embrassé la religion chrétienne, assu-
« rerent que, suivant les régles des Egyptiens,
« la Croix signifiait « la Vie Future ». C'était
une représentation du Phallus ou du Tau sacre,
tous deux emblémes de la Génération, et par
conséquent de la nouvelle vie que les morts
allaient acquérir dans les Champs-Elysées (1).
N’oublions pas que c’est dans le temple de

Sérapis (sous I'empire thébain) « que les Etran-

« gers reconnaitront la fusion d’'Osiris avec le

« Taureau Apis » (2).

(1) Encyclopédie.
(2) Moret: Le Nil et la Civilisation Egyptienne.




RSy

Réminiscence des anciens ages, le Taureau —
le Dieu Créateur devenu homme, mis a mort
par 'Esprit du Mal, le Démon. Oui, c'était bien
le Créateur lui-méme qui soffrira en victime
rédemptrice et, par son Immolation, ouvrira a
ses freres, les hommes, le royaume céleste.

Les pierres fondamentales du sanctuaire ne par-
lent-elles pas en découvrant les Croix, emblemes
de la « Vie Future »? et vraiment il nous sem-
ble que ce temple de Sérapis pourrait étre appelé
le Temple du Rédempteur.

4° La Croix ansée, que l'on rencontre quel-

quefols, mais que nous n'avons pas jusque-la

remarquée dans les grottes préhistoriques, « se
trouve ordinairement sur les obélisques, dans
la main d'Osiris. Cet attribut, formé d'une
Croix surmontée d'un cercle, était, suivant Rafin
et Suidas, le symbole évident de la « Vie
Future » (1).

Rapprochons cette note de celle de Glotz :
Sur une plaquette de Phaistos, on voit des
hommes affublés d’'une dépouille sacrée, tenant
la Croix ansée d’ine main et faisant de 'autre
le geste d’adoration. » (2).

Nous ne saurions mieux faire que de citer le

(1) Encyclopédie.
(2) Grotz: Civilisation Egéenne.




SEEE Y

trés intéresant passage de Glotz au sujet de la
Croix en Egée :

« Sur les rhytons, la téte du Taureau porte
au front une feuille de trefle ou sur le front
et les joues trois Croix. LLa Croix est, en effet,
un des symboles usités dans la religion égéenne:

Croix latine, Croix grecque, Croix de Saint-
André, Croix gammée ou Swastika, toutes ces
variétés existent en Crete. A Cnosse, le dépot
d’ou I'on a tiré la Déesse aux Serpents, ren-
fermait une Croix a branches égales, en mar-
bre, une autre en faience et une empreinte a
la Croix allongée; la Croix de marbre a le
dessous dépoli, ce qui indique qu’elle était fixée
sur quelque objet en bois ou sur un mur. II
ne peut s'agir la d’'un motif simplement orne-
mental. La Croix marque le front du Taureau,
comme en Egypte, les flancs de la Vache Ha-
thor; elle écartele le Soleil, ou alterne avec
lui. On la voit formée de deux bipennes posées
4 angle droit... Faut-il croire que l'embléme
de la Croix a été apporté a Gaza avec le culte
de Zeus Crétagénes, qu'il a pénétré en Pales-
tine avec tant d’autres éléments de la civili-
sation égéenne ? On peut hésiter. L’Orient
aussi connut de bonne heure les signes cruci-
formes; en Elam, on a relevé des Croix de
toutes sortes, et le Swastika parait partout, de




&
«
&
%
&
«
&
«
«
&
&
&
&
«
<
&
&
%

et

I’Inde a la Troade... Mais dans la Creéte seule,
la Croix est plus qu’un simple talisman et parait
en rapport étroit avec la Divinité. Vingt-cing
siecles avant qu'Ezéchiel parle de gens qui se

faisaient inciser au front le Tau ou Croix de
Saint-Antoine, 'idole néolithique de Phaistos
porte sur les flancs le stigmate sacré. Déja,
méme dans la mythologie crétoise, le signe de
la Croix est transmis par la Déesse Mere a son
Fils... — A une empreinte ou le Swastika
brille au-dessus de la Chévre Divine, une autre
fait pendant, ou la Chevre allaite le Divin
Enfant. Avant de devenir simplement prophy-
lactique, le Signe Sacré avait en Créte une
valeur profondément mystique; il ne fera que
reprendre son sens primitif, quand il symboli-
sera dans une religion nouvelle le Fils de

Dieu. » (1).

Les signes cruciformes de nos cavernes doivent

donc avoir un sens religieux et non ornemental,
puisque dans la Créte néolithique, ol nous rele-
vons tant de survivances des croyances paléoli-

thiques antérieures, la Croix revét nettement le

caractere d’'un symbole sacré.

(1) Grotz: Cuvilisation Egéenne.




CHAPITRE VII1

Les Arbres Sacres

Les Arbres ont certainement joué un role aux
temps préhistoriques.

Quel était ce role et leur rendait-on un culte?

Dans la Crete néolithique, on dénombre com-
me sacrés : le Cypres, le Pin, le Palmier, 'Oli-
vier, le Figuier et méme le Platane.

Dans la vieille Egypte, on cite le Sez, le Cedre,

le Sapin, le Cypres, le Sycomore, arbres qui, selon

Moret, existent plutét en Asie qu'en Egypte.

I’ Assyrie nous présentera non seulement I’ Arx-
‘bre, mais son fruit: la Pomme de Cedre.

Le bois des Arbres sacrés tels que le Cypres
et le Cédre, servait a la construction des édifices
religieux et des barques sacrées. D’autres figu-
raient des symboles: le Zed égyptien, devenu un
fétiche, « ressemblant au tronc ébranché d’un




s R s

« arbre syrien » (1), parait avoir été la figure
de I'Humanité. En effet, le tronc de I’ Arbre existe,
mais les branches en sont coupées, séparées; n’est-
ce pas I'image de I'Humanité dont les membres
sont dispersés? L.e Zed rappelle donc, encore une
fois, une des nombreuses allégories mystérieuses
que personnifie Osiris, ce qui explique le role
important qu'on lu attribue dans les cérémonies-
rituelles de ce Dieu.

Le Pharaon, représentant sur terre du Taureau
du Ciel, lors de certaines fétes, redresse le Zed,
comme, dans la suite des siécles, au temps fixé
par le Créateur, I'Humanité sera relevée de sa
chute par la venue du Rédempteur.

Mais voici une série de coniféres qui prennent
rang d'Arbres Sacrés :

1° — LE SAPIN « dont les textes disent qu'il
« vient d'Osiris ou que ses bruissements rappel-

« lent les plaintes du Dieu mort » (2).

2° — LE PIN. — En Greéce, le temps de la
célébration des mystéres de la Mere des Dieux
— que nous transformerions facilement en la Mére
de Dieu — était fixé a 1'équinoxe du printemps.
« Les fétes duraient trois jours. LLe premier était
« triste. Il était consacré a une cérémonie singu-

(1) Moret: Le Nil et la Civilisation Egyplienne.
(2) Id.




GRAVURE SUR LAME D'0s DE RAYMONDEN

(Extrait d'un ouvrage sur les Cavernes des Eyzies,
par Breuil, Capitan et Peyrony)




iRt

« liere, celle d’abattre un Pin, au milieu duquel
« était attachée la figure d’Attis, parce que son
« corps mutilé avait été, prétendait-on, découvert
« au pied d'un Pin par les prétres de Rhée; le
« deuxieme jour, on sonnait de la trompette; le
« troisieme, on initiait. » (1).

Il s’agissait de célébrer la Mort et la Résur-
rection du Dieu; mais qu'on ne nous dise pas
qu’ici 1l s’agissait du Dieu de la Végétation, car,
dans ce cas, pourquoi attacher 2 un Pin la figure
d’Attis? Du reste, le mythe d’Attis se retrouve
en Phrygie, dans l'ile de Samothrace avec Kad-
mille, et sur le mont Ida avec Kelmis. LLa croyance
est donc universelle.

20

3° — Pour en revenir aux Arbres Sacrés, nous
ajouterons que le Sapin, le Pin, le Sycomore ont
le feuillage sombre et triste; ce sont des arbres
funéraires, encore plantés sur les tombes dans nos

cimetieres.

Apreés avoir étudié les Arbres Sacrés a ’aurore
des temps historiques, cherchons leur trace aux
epoques paléolithiques. Nous ne pouvons espérer
en découvrir de nombreuses; mais la feuille suffit
pour identifier I’arbre, ce sera notre cas.

4° — Sur la Barque Sacrée [gravure sur os

de Raymonden (Chancelade, Dordogne) |, déja

(1) Encyclopédie.




PROCESSION RUSTIQUE
(Vase en stéatite de Haghia-Triada)

(Extrait de I'ouvrage de Glotz: Civilisation Egéenne)




e QR

décrite, un des sept personnages tient en mains
une feuille qui parait étre celle du Palmier.

Le Palmier Sacré de I'Egée était donc déja
considéré comme Arbre Sacré dans le Sud-Ouest
de la Gaule, bien avant le temps ot nous voyons la
Barque Crétoise dans laquelle s’entassent une ving-
taine d’Initiés portant, eux aussi, des feuilles de

Palmier (1).

5° — Transportons-nous en Espagne. Que sont
donc ces figures schématiques d’Hommes-Sapins
dessinées sur les roches de la région du Tage (2) ?
Il est fort probable que 'Homme-Sapin représente
la Divinité, et si les néolithiques en ont fait figurer
un grand nombre, il ne faut sans doute Iattribuer
gu'a 'habitude des primitifs de répéter a satiété
I'idée qu'ils ont concue.

Le Sapin, comme le Cyprés, a des branches
horizontales ; les branches reproduites dans les
peintures sont dénudécs; mais sous l'écorce cir-
cule la séve, et cette séve ramenera les bour-
geons.

Remplacons le tronc par le Dieu-Homme, nous

aurons peut-étre 'explication de 1'idéogramme,

d’autant plus que le Sapin nous est indiqué par
les textes égyptiens « comme venant dOsiris »

(1) Grorz: Civilisation Egéenne.
(2) Abbé BReuIL: Peintures néo-énéolithiques espagnoles.




W T gl

et que « ses bruissements rappellent les plaintes
« du Dieu mort » ().

6° — D’autre part, la Pomme de Pin et la
Pomme de Cédre deviennent aussi des symboles.
En Assyrie, sur les bas-reliefs, « sont peints des

Génies, en général, groupés par deux, tenant

d’une main la situle et ’autre main approchant

la Pomme de Cedre d’'un Arbre Sacré que

domine un Disque ailé » (2).

Les Ailes du Disque signifient « la Vitesse ».
Le Disque doit étre, en Assyrie, comme ailleurs,
I'image figurée du Sauveur; il y a donc un rapport
étroit entre la Pomme détachée du Cedre et la
Divinité.

En outre, nous avons constaté qu'en Egypte,
le trone du Pharaon était un assemblage de sym-
boles; en Assyrie, le méme fait se reproduit. Seu-
lement, au lieu de reposer sur les « Sabots du
Taureau-Grande-Victime », le « tréne de Senna-
« cherb se dressera sur quatre pieds en forme de
« Pommes de Ceédre » (3) — le fruit de I’Arbre
dont le bois est le plus précieux de tous.

Avant d’en terminer, il nous faut transcrire une
explication du sens métaphorique de la Pomme de
Pin donnée par un savant jurisconsulte du xvir°

(1) Moret: Nil et Civilisation Egyptienne.
(2) DeLaporTE: Civilisation Assyrienne.
(3) Id.




Sy

sitcle (1): « Les Druides, nous dit-il, ont eu
« cela de commun avec les Cabalistes et autres
« professeurs de la théologie la plus secrete, que,
« pour la rendre contemptible au vulgaire, ils I'au-
« rajent toujours couverte de quelque voile et
« confiée plutét a loreille fidele qu'a la plume
« courante de leurs disciples et auditeurs. Clest
« le symbole de la Pomme de Pin, parce que
« ses pignons sont tout couverts d’écorce, et I'é-
« corce cachée dans d’infinis détours. »

Nous nous permettrons d’émettre une hypothese
personnelle: la Pomme de Pin, comme la Pomme
de Cadre, fruits de ces Arbres, sera détachée du
tronc lorsque le fruit sera mir, lorsque I'heure de
la venue du Messie aura sonné. Jusqu'a sa matu-
rité, ce fruit se dérobe. Ne semble-t-l pas que
nous retrouvons déja I'idée du Gui détaché rituel-
lement du Chéne druidique ? Méme allégorie,
présentée sous de multiples formes, suivant les
contrées, suivant les langages.

LEs RoOsEAUX. — Parmi les plantes, il est
fait assez fréquemment mention du Roseau : en
Babylonie d’abord, puis en Egypte, le Roseau
a sa place dans le drame osirien, et, des |'époque
thinite, on retrouve « le titre de Roi du Ro-

(1) RouiLarp: La Parthénie.




Ll

seau » (1). Cette plante devait avoir une signi-
fication totémique. En tout cas, ce qu’il y a de
certain, c’est que nous avons reconnu dans les
peintures schématiques de I’Espagne un person-
nage tenant une longue branche de Roseau, dont
les feuilles touchent intentionnellement le sol.

LE Lis. — Enfin, en Egée, une fleur, le Lis,
tient une place considérable, soit auprés de la
Femme Divine, soit dans les décorations des Sanc-
tuaires et des Palais : Fleur a trois pointes, n’est-
elle pas encore, de notre temps, par sa blancheur
immaculée, 'embléme de la Vierge ?

En conclusion, existait-il un culte des Arbres
Sacrés ? Nous ne le pensons pas. A travers le
feulllage de ces Arbres, I'Homme percevait la
Divinité. Car le tronc de 1’Arbre le plus beau, le
plus haut, était encore le symbole de Dieu. Si les
branches se chargeaient de guirlandes, d’ex-voto
de toutes sortes, ces offrandes étaient destinées a
I’Arbre en tant que représentant la Divinité.
L’Arbre devenait alors sacré, a la facon des
Piliers ou des Colonnes, et, méme apres la mort,
son tronc, en forme de cone, continuait a recevoir
les hommages.

Voila probablement a quoi se borna la Dendo-
latrie.

(1) Moret: Nil et Civilisalion Egyplienne.




siEggEe

Au reste, rien n’apparait, dans les Cavernes
préhistoriques, nous permettant de relever les ves-
tiges d’'un Culte des Arbres, et il faudra atteindre
I’époque celtique pour retrouver la survivance du

Chéne sacré.




CHAPITRE IX

Le Démon

La connaissance du Rédempteur entraine for-
cément celle de la faute originelle, et, par suite,
la croyance a I'Esprit du Mal.

Nous puiserons dans nos grottes les documents
qui nous sont nécessaires, mais il nous faut aupa-
ravant consulter le culte des diverses contrées dont
nous nous sommes déja occupés.

En Assyrie, des « tablettes couvertes de scénes

religieuses servent d’amulettes contre les démons,

le Musée du Louvre posséde deux de ces monu-
ments destinés a repousser les incursions de la

”Labartou’ » (1).

On craint le Démon; mais cette crainte amene
précisément le désir de se le rendre favorable.
Ne nous étonnons pas de trouver « parfois le

(1) DeELAPORTE: Civilisation Assyrienne.




o O

« Démon Pazouzou sculpté dans la pierre et
« aussi reproduit en statuettes de bronze » (1).
Toutefois, nous ne relevons ici aucune trace sen-
sible de culte, pas plus d’ailleurs que dans la
Babylonie.

Dans ce pays, « il n'y a pas de Dieu mauvais,
« le mal est causé dans le monde par des Esprits
« pervers, supérieurs peut-étre a I’humanité, mais
« inférieurs aux dieux » (2).

[’Assyrien, lui, n’a qu'une préoccupation
chasser les Démons. La caste sacerdotale s’en
chargera. Ce sera, en effet, dans son sein que
se recruteront les Conjurateurs.

Comme on se sent pres de la Magie, dés qu'on
parle de Conjurateurs !

« En temps ordinaire, la Divinité habite le
corps de son serviteur; mais, contrainte de lui

témoigner son mécontentement a cause du

péché, elle se retire a I'écart, et, aussitot, de
mauvais démons viennent s'installer a sa place,
avec leur cortége de maux et de miseres... On
retrouvera la bienveillance de son dieu par les
rites d’expiation, les sacrifices, les purifications,
et surtout par la priere accompagnée des atti-
tudes et des gestes rituels. » (3).

(1) DeraporTE: Civilisation Babylonienne.
(2) Id.
(3) Id.




S oprot

Eloigner les Démons ! Cette formule revient
comme un leitmotiv dans toutes les régions, a
toutes les époques. « Le Scholiaste de Théocrite
« dit que les Anciens faisaient retentir de petites
« cloches dans les sacrifices d’expiation, dans les
« mysteres des Kabires, des Corybantes et de
« Bacchus, qui n’étaient, selon la remarque de
« Saint Clément d’Alexandrie, que des expia-
« tions, parce qu’ils croyaient que le son de I'ai-
« rain chassait les souillures. Les clochettes étaient
« faites pour inspirer de la terreur aux ennemis
« et avalent pour objet d’éloigner les mauvais
« génies. » (1).

Il ne peut subsister aucun doute; dans les temps
tres anciens, on redoute le Démon, on essaie de
se délivrer des Esprits pervers. Certes, nous trou-
vons dans ce qui précede des données déja sérieu-
ses sur la croyance au Démon, mais nulle part
comme en Egypte nous ne recueillons de détails
aussl précis et aussi prolixes.

« Seth (le Démon) est figuré par un corps
« d’homme & téte de Lévrier (2) »; par I'Ours,
I'Hippopotame, le Crocodile, le Serpent des Nuées
(Apophis) ou le Serpent vulgaire. Il a des alliés.
L’Esprit du Mal ne se cache-t-1l pas dans les
Fauves? Et le poisson oxyrhinque n’a-t-il pas aidé

(1) Encyclopédie.
(2) Mogret: Civilisation Egyptienne.




TS E

Seth dans le drame osirien? Mais, en plus, 1l a
ses partisans, ceux qui lui rendent un culte pour
le fléchir, parce qu'ils le redoutent.

Seth est « le dieu colérique, hurleur, que
« personnifient I'orage, le vent funeste, le ton-
« nerre » (1).

Rapprochons la description du Démon égyptien
de celle du Dieu aquitanique Abellion (2). Son
nom, explique Philippon, qui n’est probablement
qu'une variante d'Avellion, parait se rattacher a
'éolien « Atella », « tempéte de vent » (3).

Abélion et Seth I'Ombrageux ont un rapport
frappant. La lutte des éléments est prise ici en
symbole de la lutte d’Horus, le Dieu de la
Iumiere, contre I'Esprit des Ténebres.

Mais Horus s'arme de la lance; il vengera
I'injure primordiale faite & son Pére — par la
révolte des mauvais Anges — Injure aggravee

par le péché originel, la faute premiere de I’'Hom-

me contre son Créateur.

Et voici la punition : 'Humanité devient un
cadavre en état de décomposition, dont les mem-
bres dispersés sont comme des branches séparées
de leur tronc. Quel miracle opérera la réunion de

(1) Moret: Civilisalion Egyplienne.
(2) PriLippon: Les Ibéres.
(3) Id.




ces branches au tronc, et leur donnera une séve
nouvelle? La réponse n’est pas douteuse: ce sera
le miracle de la Rédemption.

L’homme, cependant, devra lutter contre son
adversaire de toujours, toute la durée de son exis-
tence. Toutefois, 3 partir de heure fixée par
Dieu, il ne luttera plus seul, car son Dieu, méme
apres son Immolation, vivra parmi ses créatures.
C’est donc ici que doit trouver place I'injonction
prophétique des Pyramides, injonction impérative
adressée a I'Eternel ennemi du genre humain :
« Tombe ! Sois renversé !1! Je suis Ra » (@)

A travers des allégories sans nombre, nous sui-
vons la lutte d’Horus le Jeune contre Seth. Aidé
de ses Soldats, les Harponneurs, le fils d’Isis force

I'Hippopotame (Seth) & sortir des marais fan-
geux ou il se cache; on le détruit et, en méme

temps, on fonde des sanctuaires. « lL.es scénes
« représentées dans les tombeaux égyptiens, et
« a toute époque, évoquent les luttes entre Horus,
« fils, d'Isis, et I'Hippopotame, sous lequel se
« dissimule Seth. » (2).

De méme que le Créateur « a beaucoup de
« noms et beaucoup de formes », de méme Seth
sera représenté par divers animaux typhoniens. On
lui rendra un culte sous la forme du crocodile,

(1) Texte des Pyramides cité par Moret (R4 signifie Créateur).
(2) Morer: Civilisation Egyplienne.




R e

on le mettra Faucon sur un pavois, I'égal d’Horus
le Jeune: les « deux dieux » dans le V* Nome (1) ;
puis, comme si on appréhendait de commettre une

faute, partout on établira la domination d’Horus
sur Seth. Le Faucon divin plante ses serres sur
le dos de I'Oryx Blanc, et, dans les textes des
Pyramides, nous lirons : « Horus a empoigné
« Seth et il I’a mis sous toi, 6 Osiris. » « ...Tu
« es plus grand que lui. Tu es né avant lui, ta
« qualité surpasse la sienne. » (2).

Nouvelle allégorie, dont la signification est
probablement identique: « En haute Egypte, le
« crocodile, Enseigne du VI° Nome, est figuré
« a I’époque historique avec un couteau fiché dans
« D'ceil, tué ou mutilé apres combat » (3). Nest-
ce pas, une fois de plus, la répétition de I'antique
tradition d’'Horus, vengeur de son Pére ?

Enfin, nous reverrons encore Seth sous la four-
rure de ’Ours et sous 'aspect du Lévrier; et
comme il est un « dieu de I'Univers » (4) nous le
découvrirons en Occident, facile a reconnaitre, car
ses formes, pour étre nombreuses, n’ont pas varié.

Nous passerons donc a présent, sans transition,
aux temps quaternaires.

(1) Moret: Civilisation Egyplienne.
(2) Id.
(3) Id.
(4) Id.




B

«
«
<
<
«
<«
«
«
<
«
<
<
«
«
«
«
<«
«
«
«
<«
<«
<«
<«
«

i FoaHis.

Laissons parler 1’abbé Lémozi et le comte
egotien : « Dans un recoin tres caché de la
grotte-temple de Pech-Merle, deux (1) tétes
d’ours gisaient, a peine enfouies dans 'argile,
I'une dans la position naturelle, I'autre ren-
versée. Elles sont en parfait état de conser-
vation et ont appartenu a des ours de forte
taille. Ces tétes intactes ne portent aucune trace
de brisure et il est clair que leur moelle n’a
jamais été extraite par ’homme, ou par un
animal. Au sujet des cranes d’ours de ”1'Os-
suaire”’ j'écrivais 2 M. le comte Begoiien le
30 janvier 1927: Le fait qui retient Iattention,
c’est que les tétes sont séparées du corps. Est-ce
le fait de ’eau d’une autre caverne, ou est-ce
le fait de 'Homme ?» Une inondation aurait
déposé ca et la les os longs des corps, aussi
bien que les tétes. Or, les ossements compo-
sant les divers membres sont réunis dans une
fosse commune, tandis que les tétes sont loin
de 1a... Il reste que ’homme a pu intervenrr,
pour accomplir autour de ces tétes quelques
rites de « conjuration », ayant pour but d’écar-
ter les animaux mangeurs d’hommes... Le comte
Begoiien me répondit le 1° février: « Les faits

que vous me signalez sont des plus curieux et

confirment pleinement d’autres découvertes de

(1) Il y avait en totalité quatre tétes d'Ours.




e 8 e

ce genre. On a, en effet, trouvé en Suisse, dans
une grotte peut-étre pré-moustiérienne, des cra-
nes du « Grand Ours », ensevelis dans des
cistes de pierre, et orientés tous dans le méme
sens. Dans une autre grotte, en Allemagne, les
cranes étalent entourés et couverts de charbon,
un placement intentionnel, et par conséquent
rituel, parait indéniable. J’ai hate d’aller a
Cabrerets voir I’épreuve nouvelle d'un vieux,
trés vieux rite magique. »

Nous voila donc, a Cabrerets, en présence de
I'Ours et de rites spéciaux. Ces rites ne sont pas,
a coup siur, pour la multiplication de I'espéce.
Sont-ce des rites de Conjuration pour éloigner les
animaux malfaisants de I’habitat de 1’homme ?
Nous ne le croyons pas davantage. A notre
opinion, 1l vaut infiniment mieux en chercher
I'explication dans les données fournies par
I’Egypte.

Nous avons vu que I'Ours est une des repré-
sentations de Seth. L.’homme de I'age du Renne
craint le Démon, il veut le détruire; mais en méme

temps, 2 titre de Dieu puissant de « I'Univers »,
il est possible qu'il lui rende un culte.

« Aux Pyramides, et dans certains tombeaux,
« des signes de I'écriture qui représentent des
7




=0

hommes sont souvent mutilés, incomplets; les
signes des animaux, surtout dangereux, Ser-
pents, Fauves, sont coupés par le milieu ou
privés de téte. » (1).

Cette suppression de la téte est donc un signe
de destruction. Toutefois, la téte, considérée com-
me la partie noble de I’animal, recevra peut-étre
les hommages de ’homme quaternaire.

Par le comte Begoiien, nous apprenons que
ces vieux rites apparaissent deés le pré-moustiérien.
Donc, au Moustiérien et a 1’Aurignacien, I'Ours
joue un role dans le culte. L’Eispagne va encore
confirmer cette thése : dans les peintures néoli-
thiques, un dessin schématique trés apparent pre-
sente, placée intentionnellement en évidence, la
lourde silhouette de I'Ours, le corps parfaitement
reconnaissable, la téte simplement figurée par un
trait, sorte de virgule a I'envers.

Les maillons de la chaine se soudent et nous
menent tout droit en Egypte; les textes des Pyra-
mides achévent de donner la clé du mystere :
I’Ours, a toutes les époques préhistoriques, figure
le Démon.

Mais voici que I'Egée nous le présente, tantot
sous la carapace du Saurien, tantot sous celle de

(1) Moret: Civilisation Egyplienne.




g ghit

I’'Hippopotame. Et « plus tard, en Attique » —
rappel des temps paléolithiques — « le culte d’Ar-
« témis Brauronia sera célébré par des jeunes
« filles déguisées en Ourses » (1).

Au sujet du Saurien, souvenons-nous des Sau-
riens préts a dévorer la poche de laitance du
Poisson des Eyzies.

Il est bien évident que les croyances égéennes
et égyptiennes ne sont que les survivances des
croyances antérieures, et voila comment il nous
est permis d’avoir la clé des mystérieux rébus et
des symboles de nos cavernes préhistoriques.

Avant de clore ce chapitre, nous nous devons
d’exposer au lecteur la controverse qui s’est ou-
verte entre plusieurs savants. Elle nous est détaillée
tout au long par I’abbé I.émozi et ne manque
pas d’intérét.

« Examinons, écrit celui-ci, les figurations

anthropo-zoomorphiques qui sont trés fréquen-

tes. La téte est souvent celle d’'un animal et
le corps celui d’'un homme. Quelle signification
leur donner? D’aprés S. Reinach, ces figures
. ne seraient que des "Ratapas”. D’aprés Spen-
cer, qui a fait une étude sur les Australiens

(1912-1914), les "Ratapas’ seraient des em-

(1) Grotz: Civilisation Egéenne.




— 100 —

bryons d’enfants renfermés dans divers objets,
tels que arbre, rocher, source, etc... et qu
produiraient des conceptions miraculeuses, en
dehors de tout rapport de sexe. L’hypothése
de M. Reinach est combattue par le Pére Mai-
nage. Cette croyance, dit ce dernier, est parti-
culiere aux Australiens; encore n’est-1l pas bien
sir que les Australiens ne solent pas initiés au
sujet de l'origine de la vie. S. Remach fait
remarquer que la foi aux naissances miracu-
leuses s’était répandue dans les religions an-
ciennes. lL.a réponse est la suivante : Si on
croyait au miracle, qui est une exception, on
savait donc a quoi s’en tenir dans les cas ordi-
naires. M. Remach appuie son hypothése sur
un baton de commandement trouvé a Teyjat

(Dordogne). »

Nous ferons remarquer que c’est pour en arriver

au baton de Teyjat que nous avons cité les exposés
de Reinach, Spencer et Mainage.
« Les trois Diablotins, continue l.émozi, ne
peuvent étre des "Ratapas” de la figuration
chevaline qui est a coté, puisque cette figuration
est du sexe masculin. Au reste, en Australie,

il n'y a pas de ”Ratapas’’ d’animaux. L.’hypo-
these de M. Reinach n’est donc pas scientifi-
quement démontrée et manque de fondement
ethnographique. »




— 101 —

Naturellement, nous nous rangeons a ’opinion
de I'abbé L.émozi, car voici la description des
trois figurations, objet de la discussion : La téte
a une ressemblance marquée avec celle du Cha-
mois, le corps est couvert de piquants serrés et
acérés semblables a ceux d'un Porc-Epic. Les
jambes gréles, mais dégagées, sont terminées, pour
la premiere figuration, par une sorte de griffe;
pour la deuxiéme, par deux pieds, moins bien
formés, toutefois, que ceux de la troisieme, dont
on voit soit les doigts, soit les ongles.

On peut remarquer sur chacune des trois tétes,
une paire d’oreilles pointues et une corne. Il est
bien évident que I'artiste a voulu représenter une
famille de « Diablotins », composée du pére, de
la mére et de I'enfant.

Le Chamois possede la méme qualité que le
Lévrier, 1l est connu pour son agilité et sa rapidité.

L’idée de ’homme paléolithique doit étre la
méme que celle du néolithique et de I'Egyptien
des premiers ages: nous nous trouvons en présence

de I’ancétre du « Sabis » des Arabes sabéens (1).

La désignation faite par Capitan, Breuil et
Peyrony, relatant « trois diablotins », nous parait
exacte,.

(I) Paniagua.




— 102 —

Nous pensons avoir démontré que [’homme
croyait au Démon, aux Esprits pervers; qu'il les

représentait sous diverses formes. L’'image du
Baton de Teyjat n’est qu'une forme différenciée
d’une idée identique (I) que nous retrouverons
ailleurs dans la suite des temps.

(1) Idée de rapidité, de vitesse.




CHAPITRE X

Magie et Astrologie

LLa Magie cotoie le Culte, nous I'avons déja
dit, mais elle suit aussi le Démon. Les incan-
tations servent souvent, dans la pensée des popu-
lations primitives, a empécher un mal que l'on
prévoit, ou bien encore, la Divinité n’exaucant
pas toujours a point nommé les demandes des
hommes, ceux-ci s’adressent a la Puissance Téné-
breuse pour forcer le Destin par des paroles, des
attitudes, des gestes, méme des rites — imitation
des rites religieux.

La créature essaie de violenter la volonté du
Créateur; elle veut arracher le secret du destin,
et pour cela elle emploie le commandement, au
lieu de la priere. En somme, '’homme, en état
de révolte, tend a devenir 1’égal de la divinité.
Son allié naturel sera le Démon.

La Magie a certainement existé dés |'antiquité




04

la plus reculée; il est fort probable qu’elle était
connue et pratiquée au Paléolithique; mais en
trouvons-nous des traces absolument certaines dans
nos cavernes ? Il faut bien 1’avouer, nous ne les
voyons pas clairement. Tous les chasseurs et
pécheurs de I’age du Renne n’étaient sans doute
pas des conjurateurs. Par exemple, [attitude
d’attente, presque morne, du chasseur de Laussel
(Les Eyzies, Dordogne) ne préte gueére a cette
supposition. Le personnage parait guetter le gibier
dans un état de calme profond. Par contre, nous
avons relevé dans les peintures espagnoles (1)
une scéne trés certainement magique ou Seth,
sous la forme connue d’un corps d’homme a téte
de lévrier, tient un rdle de premier plan. La scéne
étant pornographique, nous n'en donnerons pas
le détail.

Dans les Cavernes de la Vézére (Dordogne),
on constate sur le Poisson de I’Abni Lartet des
traces d anneaux cassés. Ces anneaux auraient servi
« a suspendre les offrandes faites a la suite d’in-
« cantations devant I'image, pour favoriser la
« péche ou la multiplication de ce Poisson » (2).
En ce cas, que signifieraient la Corbeille, le Fau-
con, les Sauriens, la Croix qui composent I’en-
semble d'un véritable rébus ? Dans aucune des

(1) Abbé BReuiL: Description des peinlures espagnoles.
(2) Peyrony.




— 105 —

grottes des Eyzies, nous ne repérons une indi-
cation de rites magiques.

A Cabrerets (Lot), les Ours décapités peuvent
s'expliquer, soit qu’on rende un culte & I'Esprit
du Mal, que I'on redoute, soit qu’au contraire on
le mutile dans une pensée de destruction. Dans
ce dernier cas, il y aurait eu, peut-étre, incan-
tation avant le rite de destruction.

Les danses ne sont nullement magiques, mais
cultuelles.

Quant aux bétes percées de traits, nous dou-
tons forts qu'il s’agisse d’envofitement. Pourquoi
envoiiter un bovidé ou des bétes inoffensives? Cela
parait incompréhensible. Il en est de méme des
mains, les « prises de possession » nous semblent
problématiques. Les mains ont évidemment plu-
sieurs significations, puisque, selon Glotz, on en
a relevé en Créte treize variétés. Mais lesquelles?

Au sujet du tableau de Cabrerets (1), repré-
sentant la scene des chevaux, s'il s’agissait pour
les mains figurées sur les équidés d’une prise de
possession, que veulent dire les différentes tétes
posées sur les corps des chevaux? Les Capuchons,
chers a 'Egypte? L’énigme reste a déchiffrer; a
notre avis, nous n'y voyons pas de Magie.

D’ailleurs, relativement a ces différentes ques-

(I) Grotte-Temple de Pech-Merle (Lot).




— 106 —

tions, nous nous rallions a 'opinion de Piette :
Les renard, loup, hyéne, serpent, animaux non
comestibles, sont peu figurés [dans les grottes],
assez cependant pour contredire la récente these
de 'envofitement ou attirance magique des ani-
maux désirables, qui est une des facheuses fan-
taisies de la préhistoire. »

I] est bien entendu que nous ne voulons cepen-
dant pas nier entierement le role de la Magie a
|’époque quaternaire; nous nous bornons a répéter
que nous ne le découvrons pas fréquemment de
facon certaine.

Par contre, on pourra lire, dans nos Cavernes,
I’ensemble d’une Religion, et cette Religion est
la néotre, remontant aux origines les plus reculées.
Dot cette déduction : peu de Magie, mais beau-
coup de documents religieux.

Déchelette comprenait déja la voie qui sou-

vrait en ce sens, lorsqu’il écrivait : « On voit

« combien les progres de la science préhistorique
« ont gravement compromis |’ancienne théorie
« refusant & '’homme quaternaire toute concep-
« tion d’ordre religieux. Les chasseurs de renne
« eurent leurs sanctuaires, et la découverte de
« ces mystérieuses galeries démontrant la vaste
« dispersion de certaines croyances, comptera
« parmi les plus belles conquétes de la préhis-




— 107 —

« toire » (1). Déchelette discernait donc, dans
I'art pariétal des grottes paléolithiques, des croyan-
ces, non pas magiques, mais religieuses.

Nous devons pourtant ajouter qu'en Asie, la
Magie fut en faveur 3 une époque trés ancienne:
« Certains rois d’Assyrie faisaient rechercher pour
« leur bibliothéque les textes anciens, et plus
« particulierement ceux qui se rapportaient a la
« Magie. » (2).

LLa Médecine, a cette époque reculée, n’était
qu'une des formes de la Sorcellerie. Le Sorcier
devenait le Médecin.

Alors qu’en Babylonie, « dans une période qui
« remonte au dela de I'an 3.000 avant notre
« Ere » (3) on déchiffre de nombreuses formules
magiques, des incantations, on trouve sur des tablet-

tes I'emploi de talismans et on tire surtout des pré-

sages « d’aprés l'observation des astres » (4).
Nous voila déja en face de I’Astrologie.

A son tour, 'Egyptien — est-ce comme héri-
tier d’une lointaine patrie primitive? — pratiquera
aussi la Magie Noire et Blanche. « Autour du
« Roi, les savants experts en Magie compteront
« parmi ses Conseillers » (5). La Magie se glis-

(I) Déchelette, cité par Lémozi.

(2) DeLaporTE: Cuilisation Assyrienne.
(3) Id.

(4) Id.

(5) Moret: Civilisation Egyptienne.




— 108 —

sera méme parmi la classe sacerdotale, car « le
« prétre adore et protége le dieu par des moyens
« qui ne different guére des recettes employées
« par les Magiciens » (1).

Nous retrouverons encore la Magie chez les
Celtes. Toujours et partout, la Magie cotoiera
le Culte; elle est personnifiée par le Singe, placé
3 coté de la Femme Divine, dans la sacristie de
Cnosse (Créte) ; mais n’oublions pas que, sous
cette peau de Singe, se dissimule encore l'arti-
ficieux Démon. La Magie est le Singe de la Reli-
gion, son origine est démoniaque. La Science doit
naturellement détruire la Magie.

Des les temps les plus anciens, les hommes ont
étudié 1’ Astronomie ; mais, 1 comme ailleurs, Satan

reparait aussitét, et de cette science, progres réel
de 'humanité, il fait sortir 1’ Astrologie.

Dieu a caché 3 I’homme son destin. L’Astro-
logie le lui fera connaitre; et, a I’époque histo-

rique, nous verrons Sargon, roi de Babylone, n’en-
treprendre une expédition que d'aprés les avis de
son astrologue.

I.a Magie avait conquis un rang officiel. L’As-
trologie s'installera sur le méme plan. Souvent,
elle se méle 2 I'’Astronomie. « Ce n’est pas par
« hasard que les prétres d’Héliopolis s'appellent

(1) Moret: Civilisation Egyptienne.




— 109 —

« "Ceux qui voient” et que le Grand Prétre porte
« le nom de "Grand Voyeur” » (1).

Des tables d’étoiles ont été découvertes en
Egypte, et nous nous demandons si les associa-
tions de points rouges qu’on observe dans la Grotte
des Merveilles a Roc-Amadour (Lot) ne repré-
senteralent pas certaines constellations; nous sou-
mettons cette hypothése a I’appréciation du touriste.

(1) Moret: Civilisation Egyplienne.




CHAPITRE XI

Traces du Culte

aux Temps paléolithiques

Les Prétresses. — L.a pensée religieuse qui do-
mine |’humanité aux temps paléolithiques est une
pensée d’attente : attente d'une Vierge- Mere,
Femme divine et humaine, — attente d'un Ré-
dempteur. Car ce n’était pas impunément que le
Créateur avait dit a ses créatures : « Vos péchés
vous sont remis. » [ exte des Pyramides, inter-
prétation de Naville et Maspero (1).]

Ne nous étonnons donc pas que la femme ait
joué un role important dans les cérémonies cul-
tuelles; la Femme Divine devait avoir ses Pré-
tresses.

Ici, une remarque s'impose: toutes les "Mains”
gravées dans nos cavernes sont des mains de fem-

(1) Cité par Moret: Civilisalion Egyptienne.




— 111 —

mes. Nous émettons I’hypothése que, tout au moins,
certaines de ces mains doivent signifier une mar-
que, sorte de signature, un idéogramme dont le
sens équivaudrait & « Ici, il y a une Prétresse ».
Et les petits points en connexion avec la Main
pourraient bien étre une numération — soit qu'il
y ait plusieurs prétresses a la fois dans un sanc-
tuaire, soit que, plus vraisemblablement, les points
dénombrent une succession de prétresses.

Aux Eyzies, nous avons découvert, dans une
scéne pornographique, que I'’Aurignacien connais-
sait la numération par ses doigts; de 1a a compter
par points, la distance a pu étre franchie. Nous
pensons donc que certaines mains sont l'idéo-

gramme de prétresse.

Cette hypothése sera encore renforcée par Glotz,
lorsqu’il écrit : « Des jeunes filles, toutes petites,
« se montrent, mais rarement, dans les scénes reli-
« gieuses. On en voit deux pres de la déesse qui

lui offrent des fleurs et des fruits, et deux aussi

qui dansent devant un enclos sacré » (1).

Cette scene date des époques minoennes; mais
nous entendrons le méme son de cloche en Egypte
(époque bubastite) .

« L’adoratrice du Dieu [a Thebes] ...ne se
« marlant pas avec un étre mortel, n’avait pas

(1) Grorz: Civilisation Egéenne.




@
©

®e

(Extrait d'un fascicule de Peyrony sur la Grotte des Merveilles 3 Roc-Amadour)




— 113 —

« d’enfant, mais elle adoptait une jeune fille qui
« lui succédait dans sa fonction sacerdotale. » (1).

La tradition cultuelle ne se perd ni en Egypte,
ni en Egée. Nous retrouverons pendant des millé-
naires la Grande Prétresse égyptienne associée i
une jeune fille (toute petite) qu’elle initie, en vue
de la remplacer plus tard dans ses fonctions.

Or, nous savons combien la Créte minoenne
et I'Egypte pharaonique étaient attachées au culte
primitif; combien ces deux pays dans les céré-
monies religieuses rappelaient scrupuleusement les
croyances des anciens ages, jusque méme dans le
costume — quelquefols trés sommaire — par res-
pect pour la tradition des ancétres. Il est donc
fort a croire que I'enfant, futur successeur de la
Prétresse, avait déja sa place marquée aux temps
quaternaires.

Nous pensons, en effet, 'avoir retrouvée plu-
sieurs fois dans nos cavernes : Qu’est-ce donc,
dans la grotte de Roc-Amadour, que cette em-

preinte d’une mignonne main de fillette > Des points

ne |'entourent pas, car ce sera probablement cette
jeune fille qui inscrira plus tard le point marqué
a coté de la main de sa devanciére, lorsqu’elle
prendra sa place dans ce lieu sacré.

Eit voici de nouveau, a Pech-Merle (2), le sou-

(1) Moret: Civilisation Egyptienne.
2) Grolte-Temp]e de Pech-Merle (Cabrerets, Lot).




— 114 —

venir de I'enfant. A Roc-Amadour, la main; a

Pech-Merle, le pied.
Laissons parler 1'abbé Lémozi : « Les emprein-
tes de pas [dans la grotte de Pech-Merle]
sont au moins au nombre de onze. Deux sur-
tout sont trés apparentes; elles ont été produites
par deux individus, puisque certaines traces
mesurent 24 centimetres. C’est la moyenne de
la longueur d’un pied de femme ou d'un ado-
lescent, tandis que les empreintes de 18 centi-
métres se rapportent a coup sir a une jeune
personne. Les empreintes de 24 centimetres doi-
vent appartenir a une femme, ainsi que I'indique
la délicatesse de forme du talon. Les traces
humaines sont accompagnées de deux emprein-
tes de baton, dont le bout mesurait 3 centimetres

de diamétre. Le baton était promené oblique-

ment sur le sol, et A chaque arrét de la per-
sonne, il s'enfoncait dans I'argile de 2 ou 3
centimétres, aprés avoir laissé un peht tracé
bien caractéristique. Les pieds étaient absolu-
ment nus, les promeneurs s’arrétaient de temps
en temps. Cet arrét est bien marqué par le
rapprochement des empreintes et aussi par les
traces de baton pénétrant dans le sol. Cet en-
semble d’éléments fait penser a une femme,
artiste ou prétresse, venue la peut-étre pour
quelque cérémonie et accompagnée de son en-




SR Fuikisds o g oot 5

— 115 —

« fant. Celui-ci, peut-étre un jeune mitié, tour-
« nait timidement autour d’elle, dans tous les
« sens, sans s ecarter de plus de 50 cm. » (1).

Nous devons demeurer dans le domaine des
hypothéses. Mais notre impression se rapproche
de celle de M. I'abbé Lémozi : une prétresse
accompagnée d’une jeune initie, accomplissant

une cérémonie rituelle. Nous nous risquerons méme
a dépasser la pensée de l'auteur et a dire: Pour-
quoi pas déja I'initiation a la Danse sacrée ?

En tout cas, nous croyons a la présence de Pré-
tresses dans nos cavernes. Elles nous suivront dans
I'Egée, revétues du costume rituel en peau de
béte mouchetée, sans omettre I'appendice de la
queue, survivance du costume des temps primitifs.
Peut-étre, « pour ressembler davantage a la
« déesse, les Prétresses se montraient-elles, a
« 'occasion, nues jusqu’a la taille » (2).

Plus tard, en Asie, les Prétresses appartien-
nent a la caste sociale la plus élevée. Elles rem-
plissent les roles de grandes Prétresses, d’Incan-
tatrices, de Devineresses ou de Chanteuses. Il
existe des Congrégations de femmes.

Les Prétresses égyptiennes sont célebres, et leur
renom s étend au loin. Enfin, chez les Celtes, les

(1) Abbé Limozi : La grotie-lemple de Pech-Merle.
(2) Grotz: La Civilisation Egéenne.




C4TE GRAVEE DE L'ABRI DU CHATEAU DES EYZIES
(Extrait d'un ouyrage de Capitan, Breuil et Peyrony)




— 117 —

femmes sont associées au culte, et leurs avis pré-
valent souvent dans les délibérations des Assem-
blées de printemps, ou l'on doit décider de la
paix ou de la guerre.

Nous voila bien loin de la Prétresse des temps
quaternaires. Mais les Asiatiques, les Egéennes,
les Egyptiennes ne nous racontent-elles pas qu’elles
ont eu des devancieres dont elles gardent pieuse-
ment, et méme jalousement, la tradition cultuelle.

Les Initiss. — Les Prétresses ne nous feront
cependant pas oublier le réle de ’homme dans
le culte paléolithique. Bien plus que la Femme,
I’Initié nous a laissé des traces. Comme nous allons
facilement reconnaitre une ébauche de Confrérie,
des les premiers ages de 1’humanite !

Embryon de caste sacerdotale, les sept person-
nages accomplissant une procession rituelle et ren-
dant leurs hommages devant I'image d’un Bison,
plus grand que nature, le Bison Divin. Et encore
les quatorze individus, escortant dans la Barque
Sacrée les reliques du Bison-Grande-Victime.
Dans l'une et 'autre de ces scénes, on percoit
déja I'indice d’une hiérarchie naissante. Un per-
sonnage se distingue nettement des autres: dans

la premiére image, il se poste en avant; dans la
deuxieme, il porte une Palme qui nous semble




— 118 —

étre une feuille de Palmier. Ces deux scénes suffi-
sent pour donner I'idée de ce qu'était, a ces ages
reculés, I’ébauche d'une caste sacerdotale.

Sous quel nom cette confrérie existait-elle? Ici,
3 défaut d’écriture, le mystére demeure complet.
Ce n'est que dans la suite des temps et dans des
contrées différentes, que nous trouvons les noms
des Telchines, des Corybantes, des Dactyles et
des Courcétes, des Chalybes ou Prétres chaldéens,
des Cabires, des Prophetes égyptiens, et enfin des
Druides.

Ies données manquent sur les Telchines. Il n’en
est pas de méme des Chaldéens. « Cette appel-
« lation ne convenait qu’a une famille ou a une
« tribu de gens qui s'appliquaient dés l'enfance

4 la recherche des choses naturelles, a 1'obser-

vations des astres et au culte des Dieux, a peu

pres comme les Mages de Perse et les Brah-
manes des Indes » (1). Strabon prétend qu’au-
trefois ils s’appelaient Chalybes.

Quant aux Couretes, I'lle de Crete était, disait-

on, leur patrie. « Gégennes, ou enfants de la
Terre et ministres de Rhée sont des titres suf-
fisants pour prouver qu’ils adoraient trés ancien-
nement cette divinité & laquelle ils associalent

Quranos”’ ou le Ciel » (2).

(1) Encyclopédie.
(2) Id.




— 119 —

Que voila bien les croyances crétoises, vues a
travers les brouillards du paganisme! Ce mélange
du Ciel et de Rhée devient incompréhensible, alors
que le mystére des Courétes est si beau! Ceux-ci
sont, en effet, les ministres de la Meére Divine,
créature humaine et céleste. Le Ciel s'est joint a
la Terre — QOuranos 8 Gé — pour le mystere
de I'Incarnation.

« Les Couretes se confondaient, croyait-on,
« avec les Corybantes et avec les Dactyles phry-

« giens du Mont Ida » (1).

Aprés avoir examiné attentivement cette ques-
tion, nous pensons que la caste sacerdotale dont
nous parlons se divisait en plusieurs classes. Le
mot « dactylique » était, dans I’ancienne musique,
un rythme dont la mesure se partageait « en deux
temps inégaux ». Plusieurs auteurs se mettent
d’accord sur une signification musicale.

Il est fort probable que les Dactyles s’occupaient

spécialement de la musique sacrée; n’oublions pas
d’ajouter qu'Orphée fit partie de la confrérie des
Dactyles, et la tradition nous fait connaitre qu'il
initia Midas au mystere de Rhée (2).

D’autre part, les Corybantes « fabriquaient des

(1) Encyclopédie.

(2) Il n'est donc pas surprenant de retrouver Orphée sur les
tombeaux des Catacombes; n'était-il pas un des ministres précur-
seurs du culte chrétien?




— 120 —

« armes défensives (?) ; ils étaient voués au culte
« de la Meére des Dieux et sautaient en cadence
« dans ses fétes » (1). Fonction différente de
celle des Dactyles dans les cérémonies cultuelles.
[l s’agissait sans doute d’une seconde partie de la
caste sacerdotale chargée de fabriquer les armes:
boucliers, bipennes, javelots, dont I'usage était ri-
tuel et, par suite, nécessaire au culte. Ces armes,
ils les répandaient au loin, et, en méme temps,
ils devaient exercer la fonction de Prétres dan-
seurs.

En résumé, il est a croire que les Courétes, les
Corybantes et les Dactyles composaient une
méme caste sacerdotale.

Il n’en était pas de méme des Cabires, voisins
des Dactyles d’Asie, sortes de jongleurs, devins,
sorciers, approchant plus de la Magie que de la
Religion.

Pour terminer, nous ne dirons qu'un mot des
Prophétes égyptiens. Ils étaient fortement hiérar-
chisés, et, dans les temples, la partie mystérieuse
et secrete, « le Saint des Saints », n’était ouvert
qu'a I’ « Ouab » le Pur (2). Une inscrpition, au
bon endroit, prévenait les fidéles: « Ici, il n’entre
que les Purs. » (3).

(1) Encyclopédie.
(2) Moret: Civilisalion Egyptienne.
(3) Id.




)

— 121 —

LE CHEF EST LE GRAND-PRETRE. — Dans
tous les pays, au chef, au roi, revenait ’honneur
d’occuper la fonction de Grand-Prétre. La raison
en est quune fois « sacré », ce Chef devient le
représentant de Dieu sur terre : Minos est son
Vicaire; le Pharaon, par I'Osirification (1) sera
Osiris lui-méme, mais déleguera un officiant pour
le remplacer dans les temples. Toutefois, pour
mieux s identifier avec la divinité, le Pharaon pren-
dra jusqu'au nom de son Dieu.

Cet usage se constate avec évidence, lors de
I’hérésie de Ikhounaton. Le roi force sa famille
a changer de nom, et en particulier son gendre,
son futur successeur, Toutankhamon. Celui-ci se
nommera | houtankaton, car le nouveau Dieu
qu'impose Ikhounaton est Aton « le Disque So-
laire d'ou nait la Lumiere » (2), et non plus
Amon. Si les Pharaons sont I'image vivante du
Dieu sur terre et prennent comme patron tantot
Amon, tantot Thot et tant d’autres, Minos, lui,
se contente d’un titre plus modeste: il se dira uni-
quement représentant du Dieu Taureau, car la
Religion, en Créte, en reste au stade du culte
paléolithique.

MissioNs. — Toutefors, le culte de la Femme

(1) Expression employée par Moret.
(2) Moget : Civilisation Egyptienne.

e



— 122 —

Divine doit s’étendre; les Courétes veulent faire
connaitre au loin leur Divinité, et voila déja des
« Missionnaires ».

I.es Missionnaires crétois atteindront non seule-
ment I’Europe mais I'Asie; la déesse est connue
partout, et on retrouve des doubles haches merveil-
Jeusement travaillées jusqu’'en Grande-Bretagne.

PERrsEcuTiONSs. — Cependant, au moment ou
les ministres de la Grande Meére veulent introduire
le culte officiel du Fils de Rhée, il s’éleve une ter-
rible persécution: le Prétre d’Attis (nom de la
nouvelle Divinité) est massacré. Les Courétes eu-
rent donc leurs martyrs et leurs saints, car le Pré-
tre d’Attis fut, par la suite, divinisé.

Cette persécution n'est du reste pas la seule
que nous ayons i enregistrer dans I'antiquité. Plus
tard, I’hérésie d’Ikhounaton en ameénera une for-
midable dans toute I’Egypte.

HERESIE. — Qu’était au fond cette hérésie ?

Tout simplement une tentative de théorie maté-
rialiste : le Soleil devenait le Créateur, les rayons
solaires ayant tout fait naitre : évolution de la

matiere, négation d’'un Dieu créateur.
Dés lors, le Dieu-Bélier Amon, I’Engendreur,
n'a qu'a disparaitre. On mutile ses statues, ainsi
) o .
que celles d’'Hathor; leurs noms méme doivent




— 123 —

étre grattés sur les murs des temples et jusque
dans les tombes ; leurs prétres sont massacrés.
Satan ne perd pas ses droits : il veut effacer le
souvenir des temps ou I'on croyait a I’Engendreur
de 'humanité, au Créateur du Soleil (1).

Pourtant, la persécution ne dure qu'un temps,
comme toutes les persécutions, et on s'empresse,
dés la mort du roi hérésiarque, de restaurer le
culte primitif.

CrROYANCES ET CULTE IMMUABLES DANS
Tous LEs TEMPS. — Cette fois, les croyances,
les cérémonies et les rites demeureront les mémes
qu'a I'époque antique des Shemson-Hor (2) jus-
que sous ’Empire romain. « Les statues égyp-
« tiennes, nous dira Platon, ne différent n1 par
« la forme, ni par aucun autre point de celles
« qui avaient été faites mille ans auparavant; la
« loi était inviolable parce qu’elle avait son prin-
« cipe dans la religion » (3). Les rituels reste-
ront inchangés et « les Césars romains seront cou-
« ronnés suivant les rites des Serviteurs d’Horus,
« vieux de quatre mille ans » (4).

(1) Cette persécution tend a nous démontrer que I'Egyptien ne
considérait Ra (le Soleil) qu'a titre de symbole du Dieu Créateur
et qu'il_croyait que le Soleil avait été créé.

(2) Serviteurs d'Horus.

(3) Encyclopédie.

(4) Moret: Civilisation Egypiienne.



— 124 —

I.a chaine des traditions, écrira Moret, « rat-
« tache I'Enseigne du Clan aux rois thinites ».
Voila pourquoi les vieilles croyances se retrou-
vent exprimées pareillement en Gaule et en Ibérie,
aux époques de la pierre taillée, et dans I'Egypte
historique : processions rituelles; reliques du Bison

ou d’Osiris exposées dans la Barque Sacrée; mar-

ques de doigts pour les offrandes, relevées a Pech-
Merle par 1'abbé Lémozi (1) ; I'Echelle (2) ou
I'Escalier du Ciel par lequel Atoum s’est élevé
au-dessus du chaos.

Toutes ces figurations, et tant d’autres, se
découvrent dans les cavernes, attestant, aux temps
historiques, des survivances incontestables.

N’avions-nous pas raison d'affirmer que, si les
traces de la Magie sont légéres aux ages qua-
ternaires, en revanche, celles d’une religion se réve-
lent nombreuses et prolixes. Tous les signes ont
une interprétation religieuse, depuis la marque du
doigt pour I'offrande jusqu’aux nceuds des Corde-
lettes gravées sur le Vase de Gundestrup (3). A
nous de savoir déchiffrer la Pensée par |'Image,
le champ s’ouvre si vaste et si beau...

(1) On marquait une offrande, selon son importance, par le pouce
ou les autres doigts.

(2) Voir Peintures Espagnoles, par 'abbé BREUIL.

(3) VENnDRYES: Le Langage.




CHAPITRE XII

Quelques mots
sur le Totémisme

Le Totémisme a été a la fois religieux et social.

Social, parce quil a réuni sous son égide les
individus en familles — cellule d’abord, posses-
seur d'un méme Totem, clan ensuite; mais il est
surtout religieux par essence.

Les Totems se rencontrent non seulement chez
les Egyptiens (époque prédynastique), mais chez
les pré-Hellenes, et aussi, dans la suite des temps,
chez les Celtes (1).

« Les anciens Gaulois juraient par leurs Ensei-
« gnes dans les ligues et les expéditions militaires.
« On croit qu'elles représentaient des figures d’a-
« nimaux, principalement: le Taureau, I'Ours, le

« Lion. » (2).

(1) On retrouve les traces du Totémisme jusqu'en Océanie.
(2) Encyclopédie.



— 126 —

Qui ne jettera un regard en arriére, sur les figu-
rations sacrées de nos cavernes? L.’Ours, symbole
du Démon, depuis 1'époque pré-moustiérienne; le
Taureau des Enseignes qui sera reproduit sur le
Vase a libations de Gundestrup. Ces Enseignes
sacrées apparaitront méme, marquant de leur em-
preinte les premiers temps du Christianisme. Saint
Clément d’Alexandrie rapporte en effet « que les
« premiers chrétiens faisaient graver sur leurs
« anneaux l'image de la Colombe, du Poisson,
« du Navire aux voiles étendues, de la Lyre, de
« I’Ancre, etc... C'étaient les symboles qui leur
« rappelaient les vérités les plus secrétes de leur
« religion » (1).

Voila une derniere preuve : 1° Que les sym-
boles ont eu un sens religieux dans tous les temps;
2° Que tous les maillons de la chaine se soudent,

depuis le Moustiérien jusqu'au Christianisme ;
3° Que les Totems n’étaient que la représentation
de croyances mystérieuses.

Nous savons que le mystere existe dans les
Cavernes.

Aux époques aurignaciennes et sulvantes, on use
des symboles, on cache la figuration la plus impor-
tante; c’est déja I'idée du Saint des Saints. I.’En-

(1) Boissier: Les Catacombes.




LE BoVIDE MOURANT
(Carte poslalc de Cabrerets)

T )



— 128 —

seigne, & son tour, réunira en elle le symbole et

le mystere.

L’initié primitif connait seul la vérité qui se
dérobe au vulgaire, comme aux temps pharaoni-
ques, le Grand-Prétre égyptien entrera, également
seul, dans « les places mystérieuses ou nul ne
« pénétre, et ot vit le Dieu-Homme » (1). Donc,
symbole et mystere constatés depuis I’ Aurignacien.

Moret fait remonter 'idée du Totémisme au Ka.

« L'idée du Ka persista en Egypte comme
I’écho affaibli d’une conception trés ancienne,
celle d’une force vitale commune aux Etres et
aux Choses, qui fournissait a tous existence et
nourriture. »

Ce que nous pouvons dire avec quelque certi-
tude, c’est que l'idée de la force vitale préoccu-
pait le chasseur de rennes, la grotte-temple de
Pech-Merle en fait foi : le Bovidé mourant, por-
tant de nombreuses blessures, laisse échapper de
ses naseaux de longs traits. Ces traits semblent
bien devoir représenter la force vitale.

] ’homme connaissait donc le principe de la vie;
mais la métaphysique primitive, a défaut de docu-
ments, ne peut guere étre comprise, et nous nous
bornerons, revenant aux figurations totémiques, a
nous rallier & 'opinion de Durkheim lorsqu’il s’ef-

(1) MogreT: Civilisation Egypiienne.




— 129 —

t | force d’établir que « le Totem n’est pas seulement |
” « le nom et 'embléme des membres du Clan, mais \
« quil a un caractére sacré » (I).
= En Egypte, « les monuments figurés qui appar-
« tiennent a la période antérieure 3 Ménes (2),
« ¢ est-a-dire, a ’époque des Shemsou-Hor, nous
8« montrent bien des Etres agissant comme protec- 3
" ¢ teurs des hommes; ce ne sont point Ra, Osiris,
1 ' « Horus, les grandes figures de I’époque histo-
' ‘ « rique. Ces patrons sont un Faucon, un Vautour,
i « deux Fléches croisées, un Lévrier, un Disque
| « solaire, un Poisson, etc... » (3).
|

Que signifient, en somme, ces figures : le Fau-
| con — le Dieu du Ciel; le Vautour — la Mere
8 Divine; les Fleches croisées appartiennent a la
" Femme Divine; le Disque solaire représente déja
le Soleil de I'Horizon Oriental = le Sauveur at-
tendu en Orient; le Lévrier — le Démon. La
conception religieuse n’est-elle pas éternellement
la méme ?

Mais, nous dira-t-on, ces fétiches, « inertes a
« 1’époque énéolithique, s’animent et menent les
« hommes a la chasse, au combat » (4).

N’oublions pas que la chasse est, avant tout,

(1) MoreT et Davy: Des Clans aux Empires.
(2) Menes, premier Roi d'Egypte.

(3) MoreT: Civilisation Egyptienne.

(4) Id.




— 130 —

un devoir rituel, car I'Esprit du Mal se cache
dans les Fauves, et lorsque le combat se déclen-
che entre les hommes, le clan victorieux confisque
I’Enseigne ou les Dieux a son profit, mais il se
garde de les détruire. Il sait trop bien qu’il n’a
qu'une portion de la Religion, et que cette Reli-
gion divisée se compléte par celle d’autres clans.

Pour tacher d’éclaircir la question, nous dirons:
chaque clan possede un verset différent, tiré d'un
livre sacré, et la réunion de tous ces versets com-
pose le Livre et la Religion. L.'un des versets indi-
quera le Dieu du Ciel, — 'autre, la Mére Divine,
— un troisieme, le Sauveur, — un quatrieme, le
Démon, etc... De plus, les Enseignes totémiques
fourniront le nom de l'agglomération humaine;
elles serviront de base a une organisation sociale,
et comme les traditions des ancétres ne se perdent
pas, les Nomes égyptiens conserveront pieusement
les Enseignes des clans préhistoriques.

Si ces Enseignes se modifient, c’est a la facon
d’une langue qui se perfectionne. Nous retrou-
verons toujours les mémes emblémes, les figurations
ne changeront pas, parce qu’elles sont sacrées, elles
demeurent les archives, précieuses entre toutes, du
peuple qui les possede.

Dans les Cavernes de Gaule, nous ne décou-
vrons pas de Totems. Un seul indice — d’ailleurs
tres léger — pourrait peut-étre nous étre fourni

R e

=



— 131 —

par le gisement de Bourdeille (Dordogne). Cer-
tains trous relevés par M. Peyrony en avant de
I’Abri ne réveleraient-ils pas |'emplacement de
poteaux totémiques ? Nous laissons au lecteur le
soin d’apprécier la description si soigneusement
faite, comme toujours, par M. Peyrony.

Apres avoir expliqué I’état des lieux et le résul-
tat des fouilles, I'auteur écrit : « J’al remarqué
« la présence de trois trous cylindriques d’environ
« 40 cm. de profondeur, garnis de terre brune,
« d’eux d’entre eux placés en face des extrémiteés,
« avaient chacun 20 cm. de diamétre; le troi-
« sieme, situé entre les deux autres, et a peu
« pres a égale distance, n’en avait que 10. La
« disposition de ces trous, par rapport au bloc
« pemt [préalablement découvert] m’a intéressé.
« J’al cru y voir I'emplacement de gros piquets
« en bois, destinés a recevoir la barriere, soit en
« peaux de béte, soit en branchages entrelacés,
« qui devait isoler ce coin, sacré par ses Images.
« Ce réduit aurait donc été le sanctuaire de la
« tribu. »

Le sanctuaire de la cellule primitive, et quel
sanctuaire! Celui dans lequel se trouvent le Tau-
reau Divin — Dieu Créateur — et la Vache en
état de gestation !

Mais, sans nous écarter du sujet qui nous oc-
cupe, nous sommes amenés a nous demander s




— 132 —

'un des trous a piquets de bois n’aurait pas servi
d’emplacement & un poteau totémique (1) ? Quoi
qu'il en soit, a part cette trace trées mince, Nous
répétons que nous ne voyons pas de Totémisme
dans nos grottes. Force nous est done de l'exa-
miner 13 ot il s’est conservé le mieux, c’est-a-dire
en Egypte.

Les embléemes — objets ou animaux — sont
nombreux, car nous nous trouvons, a I’instar des
grottes européennes, en présence d’idéogrammes
qui sont des textes.

Que les hommes du clan attribuent 1’origine du
Totem a une révélation recue par un ancétre,
I'idée peut se soutenir; car le Totémisme n’est, a
notre sens, quune histoire sacrée prophétique, et
la prophétie implique la révélation.

Dans ce cas, comme le Loup des Enseignes
aura raison de porter le nom d’« Oupouat »:
« J'ouvre le Chemin »! [ ’homme de ces temps
reculés n’est-il pas I’homme-loup? Mais n’est-ce

pas lui quand méme qui ouvrira la voie aux des-
seins de Dieu a travers les broussailles et les téne-
bres de la barbarie primitive® Moret parait con-
firmer notre these quand il écrit: « La présence

(1) Moret écrit que « le temple (épogue Thinite) n'est qu'une
hutte en clayonnage précédée d'une palissade, avec deux enseignes
en forme du signe "Neter” a l'entrée ». (Ceci parait nous donner
raison.)




— 133 —

« du loup Oupouat sert de déterminalif au mot
« "Serviteurs d’Horus” dans les textes des Pyra-
« mides. » Ainsi les Shemsou-Hor ouvrent les
chemins.

Pourquoi Seth figurera-t-il sous la forme d’un
Lévrier? Le Lévrier n’a-t-il pas la réputation méri-
tée de courir vite? Et le Mal ne se répand-il pas,
lui-méme, parmi I’humanité, avec une rapidité
inoule...

[ ’acuité d’observation que nous avons remar-
quée chez l'artiste des Cavernes pour saisir le
regard, le mouvement précis et soudain qui feront
des animaux qu’il reproduit de véritables instan-
tanés: la pensée qu'il sait faire percer a travers
les sombres silhouettes schématiques de I’Esspagne,
nous retrouverons tout cela dans les Totems. La
pensée personnelle de I'homme s’unira a une vision
juste du trait caractéristique de |’animal totémique.

« Osiris, nous dira Moret, au début, fétiche
« multiforme, tantot arbre, tantot taureau, revé-
« tira de bonne heure la pure forme humaine. »
Il en est de méme du Totem; il faut chercher
plusieurs idées sous une seule image: Il nous sem-
ble que c’est ainsi qu'on parviendra a déchiffrer

'idéogramme totémique.

Plus tard, lorsque, par suite de I'étendue terri-
toriale des Nomes, I'Egyptien sera appelé a réunir
plusieurs Totems, ce travail se fera avec une




sy

méthode que I'on sent raisonnée. Quelques exem-
ples suffiront d’ailleurs pour le prouver :

En haute Egypte, dans le II* Nome, le Faucon,
en tant que Dieu Horus, gouverne le territoire,
dont ’Enseigne signifie « le Trone d’Horus »;
la déesse Vache Hathor domine le VII* Nome,
celui du Bucrane (1) ; les deux Fléches croisées
caractérisent la déesse Neit dans Sais, sa ville,
or « Neit a les traits d’'une Femme Divine » (2).

« Dans tous les cas, I'Enseigne du Nome est
« une survivance, un legs de ’époque proto-histo-
« rique ou thinite. » (3).

Nous ne pouvons que redire proto-historique
ou préhistorique, méme culte, mémes croyances
dans tous les temps. Que Seth soit le Lévrier toté-

mique ou que, devenu anthropomorphe, 1l soit pré-

senté en Egypte ou en Espagne sous la forme d'un
homme 3 téte de Lévrier, la pensée est 1dentique,
les deux figurations auront pour signification : le
Démon.

Ies Totems nous paraissent: |

O

avolr un carac-
tere sacré; 2° chaque Totem — animal ou objet
__ serait un court chapitre de la religion primitive;
39 les traditions et les figurations méme sont in-

(1) Note de Moret: le Bucrane est l'origine du Sistre a féte
de Vache.

(2) MoreT: Civilisation F.gyplienne.

(3) Id.




— 135 —

changées depuis la plus lointaine époque a laquelle
nous puissions remonter.

Essayons, pour un instant, d’émettre un doute
sur le fond commun des croyances. Lorque les
Shemsou-Hor arrivent en Egypte, par le Delta,
ils apportent leurs Dieux, mais ils trouvent un culte
indigéne. Leur premier geste devra étre de détruire
les anciennes divinités totémiques. Or, 1l se passe
tout le contraire; ils joignent les Enseignes primi-
tives & leurs Dieux et les conservent pieusement.

Peut-étre les noms divins ne s’accordent-ils pas?
Mais le fond des croyances demeure le méme.
Différence de langage, certes, mais idées religieuses
identiques.

Cette unité de croyance sera la raison pour
laguelle nous retrouvons intacts les précieux docu-
ments de nos Grottes.

Des apports de populations différentes ont oc-
cupé les Cavernes de I’Europe Occidentale, y ont
séjourné plus ou moins longtemps, aucun d’eux n'a
anéanti ou méme mutilé les figurations sacrées. Le
Solutréen a eu beau s'interposer entre I’Aurigna-
cien et le Magdalénien, les Iberes succéder aux
Tartesses, les Gaulois aux Ibéres, nos Grottes ont
été préservees.

On ne saurait prétendre que ces populations
ignoraient les Grottes, car nous savons, par les

auteurs latins, que les Ibéres, refoulés de la Gaule




— 136 —

en Espagne par les Celtes, éprouvaient le plus vio-
lent chagrin d’abandonner leurs rochers ot ils lais-
salent leurs croyances et méme leurs lois.

Puis, les Prétres des Celtes, les vieux Druides,
arrivent a leur tour. Ils « fouillent avec achar-
« nement les grottes de la Gaule » (1) ; ils déchif-
frent, peut-étre, les rébus laissés par leurs précur-

seurs; dans tous les cas, une fois de plus, les figu-

rations seront respectées, et la Femme Divine de
aussel pourra se reconnaitre dans l'image drui-
dique de la Vierge-Mere des Grottes Chartraines.

En concluant, nous dirons que le culte totémique
et celui de nos Cavernes s'unissent pour frayer la
voie au Mystere de la Rédemption.

(1) RouiLLarD: La Parthénie.

W e e o d SR




S

CONCLUSION

Nous espérons avoir suffisamment démontré
qu'aux époques aurignaciennes et sulvantes,
I’homme de ces temps reculés croyait en un
Dieu Créateur, en une Meére Divine et atten-
dait un Rédempteur.

Nous tenons & expliquer pourquoi nous avons
cherché nos documents comparatifs en Asie, en
Egée et en Egypte. Clest, en effet, dans ces
contrées qu'on a pu atteindre la civilisation la

plus lointaine et retrouver les textes les plus archai-
ques relatant des traditions plus antiques encore.

Or, ces traditions se rapprochaient des temps
paléolithiques, les survivances étaient certaines,
nous devions forcément en relever des traces aux
époques préhistoriques.

A l'aide des remarquables et récents travaux
de grands savants tels que MM. Glotz, Dela-
porte, Moret et Vendryes, nous avons pu com-
prendre des figurations, des idéogrammes et méme




— 138 —

des scénes entieres des Cavernes gauloises ou
1ibériques.

Mettant en regard les textes cités et les figura-
tions des Grottes, nous avons reconnu une identité
telle qu’aucun doute ne parait pouvoir subsister.
Nous nous trouvions donc sur la bonne voie.

Avec Glotz, I’étude du culte néolithique égéen
nous a permis de découvrir dans la Femme Divine
de Laussel, I’ancétre de la Déesse de Phaistos, la
Grande Mere de I'Exgée; la croyance au Taureau
Divin, I'Engendreur de I’'Humanité; le mystere du
Minotaure, c’est-a-dire, le Dieu fait Homme ;
I'Immolation du Dieu Rédempteur. Ces docu-
ments néolithiques, nous les avons relevés sem-
blables a4 I’Aurignacien et aux époques magda-
Iéniennes.

Grace a Delaporte, 1l nous a été donné de
déchiffrer une scéene des Cavernes des Eyzies,
scene trop réaliste pour la répéter ici, mais qui
atteste, néanmoins, ce que nous signalons avec
insistance : la certitude des survivances.

Enfin, I'ouvrage de Moret: Le Nil et la Civi-
lisation Egyptienne, si fortement documenté, nous
a considérablement aidé a déchiffrer les peintures
rupestres des régions du Tage et du Guadiana.

Nous pensons intéresser le lecteur, avant de
terminer, en décrivant quelques-uns des tableaux
qu'il nous a été possible d’expliquer :




— 139 —

1° — Une scéne magique ou Seth, sous la
forme d’un corps d’homme a téte de Lévrier, joue
un rdle de premier plan (scéne pornographique).

2° — La description, par I’abbé Breuil (des-
cription que nous avons donnée au chapitre de
la Trinité) d'une « grande silhouette [élevée dans
« les airs] présentant une main a trois doigts ».
Souvenons-nous des textes des Pyramides: « Trois
« sont tous les Dieux dont le nom [de ce trium-
« virat] est caché en tant qu’Amon. » Donc,
en Espagne, méme conception qu'en Egypte :
Trinité-Unité.

3° — Un grand tableau, que nous qualifierons
de « Scene du Sacre ». Le pouvoir est conféré
3 un Chef, et cette cérémonie rappelle la féte égyp-
tienne a laquelle Moret, par une trouvaille heu-
reuse, a appliqué le terme d’ « Osirfication ».

Dans les peintures espagnoles, le Chef assis tou-
che de la main droite un « baton recourbé » (1).
Derriere lui, des personnages exécutent une danse

rituelle; alors que, suspendue dans les airs, une

silhouette noire parait descendre sur la téte du
Chef. Au fond du tableau, une stéle funéraire sur
laquelle on percoit les deux yeux d'une figure
étrange et, dans le bas, les pieds de I'idole. A
coté, Iauteur signale un grand « poignard ».

(1) En Egypte, le « baton recourbé » est le déterminatif du mot
« Force », dans le sens de « Pouvoir ».




e

11 ne nous parait pas trop nous avancer en recon-
naissant le rituel osirien ou, pour le moins, pré-osi-
rien, car le Poignard Vengeur sert de signature
A cette trés intéressante figuration.

4° Mais voici mieux. Notre hypothése va rece-
voir confirmation par la scene de Ra.

Nous allons mettre en parallele le texte cité
par Moret (A4) et la peinture reproduite par 'abbé
Breul (B) :

A. — « Le Soleil est représenté sous les traits

d’un enfancon naissant a l'aube, grandissant

d’heure en heure; puis 2 midi, homme dans
toute sa force; au soir, sa stature va s'inclinant
jusqu’a la taille courbée d'un vieillard. »

B. — En Espagne, la figuration se présente
ainsi : le Soleil se l&ve & I’Aube — le Disque est

sans rayons. Midi nous montre, dans une sorte
d’apothéose, un bel homme; éblouissant de blan-
cheur et de clarté. Un de ses bras écartele le
Disque Solaire. Mais, en face, un vieillard, entie-
rement noir et tout courbé, le regarde, sarcastique,
c’est la décrépitude et la nuit.

1l est bien évident que le texte égyptien et la
peinture espagnole se rejoignent dans une concep-
tion similaire.

Ainsi donc, nous relevons, en Gaule et en Ibérie,
les mémes documents qu'en Asie, en Egypte et




S e

chez les pré-Hellenes. Nous ne croyons pas a la

contamination des cultes par l'excellente raison
que nous constatons plutét un fond commun dont
les croyances sont exprimées différemment.

Toutefois, ne sommes-nous pas en présence d un
admirable ensemble de conceptions religieuses im-
muables depuis les premiers dges du monde, et
notre pensée ne se reporte-elle pas, involontaire-
ment, sur les deux axiomes que nous faisions notres
au début de cet ouvrage ?

_ « L’Humanité cherchait son Dieu partout. »
— « Avant la naissance du Christ, on le pré-
« pare et on l'attend. » (1).

Le Miracle de I'Eglise Eternelle, le voila, car
nous trouvons, dans nos Cavernes, |’Eternité dans
le Temps...

(1) Pére SERTILLANGES : Le Miracle de I'Eglise.







TABLE DES MATIERES

AvaNT-PrOPOS. .. S ang
Chapitre I*". — Les Sanctuaires . .

— II. — L’Homme gquaternaire croya!'t—i[
en Dieu ?. .

IT1I. — Aux Temps paleohthlques . Le
Mystére de la Vierge-Mere.

IV, — L’Humanité allendail un Ré-

dempteur. . .
N — La Trnité. e
VI. — Le Culte des Morls . .

. — Les Croix aux Epoques préhis-
{oriques el hisloriques . .

. — Les Arbres Sacrés.
IX. — Le Démon .. o
X. — Magie et Asirologac :

XI. — Traces du Culle aux Tcmps pa-
léolithiques. .

—  XII. — Quelques mots sur le Toicmtsme
CONCLUSION . .




Bergerac — — — — —

Imprimerie Générale du S.-O.
(H. Trillaud)
— — Place des Deux-Conils







	Faux titre et titre
	Avant-propos
	Chapitre premier. Les sanctuaires.
	Chapitre II. L'homme quaternaire croyait-il en Dieu ?
	Chapitre III. Aux temps paléolithiques : le mystère de la Vierge-Mère.
	Chapitre IV. L'Humanité attendait un Rédempteur.
	Chapitre V. La Trinité.
	Chapitre VI. Le culte des morts.
	Chapitre VII. Les croix aux époques préhistoriques et historiques.
	Chapitre VIII. Les arbres sacrés.
	Chapitre IX. Le Démon.
	Chapitre X. Magie et astrologie.
	Chapitre XI. Traces du culte aux temps préhistoriques.
	Chapitre XII. Quelques mots sur le Totémisme.
	Conclusion
	Table des matières
	Achevé d'imprimer

