
LA CROYANCE

AUX TEMPS PRÉHISTORIQUES





MADAME A. DE LA SARLADIE
5} í :â

La Croyance
aux

Temps Préhistoriques

il 75

1 l!L KntjUE Dj^_

BERGERAC

IMPRIMERIE GÉNÉRALE DU SUD-OUEST

(H. TRILLAUD)

1936



Tous droits d'adaptation, de traduction

et de reproduction réservés pour tous

pays.



AVANT-PROPOS

Le sentiment religieux qui s'affirme dans tous

les temps et chez tous les peuples est, pour ainsi

dire, le seul rayon éclairant VHumanité ensevelie.

Les primitifs actuels — les non-civilisés — pos-

sèdent un culte entaché de superstition, de magie;

mais la magie elle-même n'est qu'un parasite

auquel il est impossible de vivre sans une sève

religieuse.

« L'idée de Dieu, nous dira le P. Mainage,

« se retrouve dans les niveaux les plus bas de

« la civilisation. » D'où nous pouvons conclure

que Y âme de l'homme tend à s'élever, à se rap-

procher d'un Etre Supérieur qu'il sent, qu'il sait

au-dessus de lui. Ce sentiment naît avec l'individu,

et lorsque son esprit en révolte veut le repousser,

l'anéantir, l'homme commet, vis-à-vis de lui-même,

un suicide moral. Cette loi régit l'humanité depuis

ses origines, et si des religions sont mortes ou mou-



rantes, c'est, qu'à un moment donné, elles allaient,

précisément, à l'encontre de cette loi.

Nous pouvons affirmer, sans craindre d'être

démentis, que tous les peuples des temps « histo-

riques » ont pratiqué une religion, que ce soit

polythéisme ou monothéisme, paganisme ou chris-

tianisme. L'homme est donc un Etre religieux par

essence.

Mais les temps ont marché; les siècles et les

millénaires se sont écoulés, le progrès, les décou-

vertes ont suivi à un rythme accéléré. L'esprit de

l'homme, toujours en éveil, cherche et s'agite.

Et voilà que, tout à coup, une science, née

d'hier, soulève de nombreux problèmes. En í 835,

Boucher de Perthes ouvre un nouveau livre d'his-

toire dont Y écriture est inconnue.

Dès lors, des savants comme Lartet, Christy,

Piette, Mùller, Girod, Massénat et tant d'autres,

vont s'acharner à déchiffrer ce qui, jusque-là, est

resté indéchiffrable. Premiers pionniers de la Pré-

histoire, ils vont rechercher dans les entrailles de

la terre, dans des labyrinthes inaccessibles, demeu-

rés vierges des empreintes de l'homme des temps

« historiques », les traces des premiers âges de

l'humanité. On étudiera d'abord les couches géo-

logiques qui aideront à déterminer les époques;

puis, dans ces terres remuées, apparaîtra soudain



le travail, Voutillage de l'homme, et enfin la sépul-

ture de Uhomme lui-même.

En 1 895, la découverte des gravures, peintures,

sculptures révélant les œuvres d'art de nos lointains

ancêtres, souleva de violentes polémiques. Puis,

ces représentations admirables des temps paléoli-

thiques, officiellement reconnues, vont, à leur tour,

présenter d'autres problèmes.

En effet, non seulement on se trouvait en pré-

sence de merveilleux chefs-d'œuvre, mais on décou-

vrait, parmi eux, de soi-disant ornements: « la

« Volute, des Cercles à relief central, des lignes

« ponctuées » (1) et Piette émet une timide

hypothèse... « peut-être même l'écriture »!

II y a donc autre chose que l 'Art, dans ces

Animaux, ces Signes, ces Tectiformes, ces tableaux

entremêlés de bêtes, de mains, de lignes ondulées,

enroulées, de points, de cupules. Et l'on arrive à

reconnaître que dans cet amas de « documents »

— le mol ne nous semble pas trop fort — la

pensée religieuse domine. Elle emplit ces immenses

Cavernes. Plus l' étude nous permet d'avancer, plus

on s'aperçoit qu'elle a accaparé l'Etre ou les Etres

qui ont vécu là.

Et, par un enchaînement compréhensible, nous

(I) PIETTE.



— 8 —

méditons notre phrase du début: le sentiment reli-

gieux se retrouve dans tous les temps et chez tous

les peuples. Nous serons donc amenés à déduire

que Uhomme préhistorique devait posséder, lui-

même, des croyances.

Ce premier point posé, nous nous rallions plei-

nement à U opinion du Père Mainage: « On dirait

« qu'une âme religieuse anime la Caverne paléo-

« lithique. U explorateur, instinctivement, baptise

« ces souterrains, pleins de grandeur et de mys-

« tère, du nom de "Sanctuaires". »

Oui, ce sont bien des Sanctuaires, dans lesquels

nous allons évoluer, afin de tenter de leur arracher

quelques-uns de leurs secrets.

« L'histoire de UEglise commence avec Uhis-

« toire de U Humanité », écrira le Père Sertillan-

ges. Les Cavernes vont nous la présenter en un

livre dont les feuillets se déroulent comme des

parchemins enluminés. Les textes ne sont pas gra-

vés sur des pyramides, mais sur des rocs, dont U âge

ne se chiffre guère et qui répondraient, si Uécho

parlait encore: notre âge, c'est /'Eternité !...

L'horizon qui s'ouvre devant nous est immense,

car, en étudiant les premiers âges du monde, nous

frôlons la Création, et, en contemplant U œuvre

divine, nous nous rapprochons, pour ainsi dire, du

Créateur, nous touchons à UEglise Eternelle.



— 9 —

Dans le cours de cet ouvrage, nous espérons

faire ressortir la justesse de ces deux pensées :

— « L 'Humanité cherchait son Dieu partout. »

— « Avant la naissance du Christ, on le prépare

« et on U attend. » (1) .

(1) Le P. SERTILLANGES : Le Miracle de l'Eglise.





CHAPITRE PREMIER

Les Sanctuaires

Les grottes préhistoriques sont, en général, de

longs couloirs d'accès difficile; aux Eyzies (Dor-

dogne) leur longueur varie entre 100 et 300 m.

La voûte, tantôt élevée, tantôt très basse, entrave

considérablement le travail du fouilleur.

L'étude des fresques est donc fort ardue dans

ces galeries étroites qui mériteraient le nom de

labyrinthes.

Les peintures se trouvent partout, quelquefois

sur les voûtes, à des hauteurs impressionnantes;

mais presque toujours en séries formant des plin-

thes. Les figurations se présentent les unes sur les

autres, sans ordre apparent. Les animaux s'entre-

mêlent, s'affrontent et, brochant sur le tout, des

tectiformes, des ponctuations, des mains achèvent

de compliquer la tâche de l'explorateur désireux

de relever ou d'étudier les peintures de ces grottes.



— 12 —

Tout d'abord, on doit observer que la figura-

tion principale, celle à laquelle semble s'attacher

le plus d'importance, est placée dans le coin le

plus caché, le plus inaccessible aussi. Là se trouve

vraiment la figuration mystérieuse, celle que l'ini-

tié entendait garder secrète.

La pensée de l'homme quaternaire se décèle

ici tellement voulue, tellement forte, qu'elle nous

pénètre encore dans ces lieux qu'il considérait

comme sacrés.

Et maintenant, ces magnifiques animaux avaient-

ils une signification religieuse? Quelques-uns en ont

certainement une: Y ours et le cheval, la chèvre,

le cerf, le bison, le taureau, la vache et tant d'au-

tres. Nous pensons cependant, avec l'abbé Lémozi,

que tous les Taureaux ou tous les Bisons ne repré-

sentaient pas l'Animal sacré. II devait y avoir un

animal de choix, que l'on reconnaissait à des mar-

ques particulières.

L'Histoire ne vivant que de survivances, les

Pyramides de la vieille Egypte seront là pour

nous fournir à ce sujet des documents explicatifs.

Nous sommes en effet renseignés par des textes

authentiques. « On choisissait et reconnaissait un

« Taureau sacré à certains signes » ( 1 ) . En

Egée, à l'époque néolithique, « le front du Tau-

(I) MORET: Le Nil et la Civilisation Egyptienne.



— 13 —

« reau est marqué d'une Croix » (1) et, bien

plus tard encore, les Druides chercheront, pour

leurs sacrifices, « des Taureaux de couleur blanc-

« luisant » (2) .

Les figurations des grottes de la Gaule doivent

donc avoir une valeur religieuse autant qu'orne-

mentale. Nous ne voulons pas dire qu'il n'existe

pas de scènes magiques; mais ces scènes apparais-

sent moins fréquentes qu'on ne se l'imagine géné-

ralement.

Quant au Totémisme, nous ne le voyons pas

dans nos cavernes.

Peut-être, dans les peintures espagnoles des

régions du Tage et du Guadiana (3) , trouverions-

nous une trace légère; toutefois, nous n'y relevons

pas l'admirable ensemble du Totémisme égyptien.

II faut donc nous borner à décrire ce qu'il nous

est donné de comprendre dans nos grottes, et ceci

avec le plus de fidélité possible, essayant, surtout,

de supprimer toute part d'imagination.

Une remarque s'impose dès l'abord: la tech-

nique ne se rencontre pas la même partout. Par

exemple, dans la Grotte des Merveilles, à Roc-

Amadour (Lot) , l'artiste aurignacien a voulu re-

(!) GLOTZ: Civilisation Egéenne.

(2) RouiLLARD : La Parthénie.

(3) Peintures néo-énéolithiques relevées par l'abbé Breuil.



— 14 —

produire « l'Ombre » de l'Animal et non l'Animal

lui-même; et lorsque celui-ci est schématisé, la

raison en est que l'homme a vu l'ombre de l'ani-

mal à distance, ombre se profilant sur une paroi

de la roche et donnant une image schématique.

D'ailleurs, qui de nous ne connaît le jeu des « om-

bres »? A Roc-Amadour, nous sommes en pré-

sence d'images de ce genre.

Tout autres sont les peintures espagnoles de

l'époque néo-énéolithique ; celles-ci sont de fines

reproductions, tellement schématiques, qu'on les

sent le fruit de l'imagination de l'homme. Ici, la

copie n'existe pas. Mais, où le talent de l'imagier

se manifeste, c'est que, malgré des figurations

aussi abrégées, l'artiste a su faire percer « la

pensée » des êtres qu'il reproduit.

Pour une plus facile compréhension, nous pou-

vons citer quelques exemples: dans une scène que

nous qualifierons de « Scène du Sacre », l'homme

assis, touchant le bâton recourbé et qui paraît être

un Chef (1) auquel on confère le pouvoir, donne

une impression d'autorité, voire de volonté, pres-

que farouche. Le talent du néolithique espagnol

réside donc surtout dans la manifestation de la

pensée.

(1) Le bâton recourbé, en caractères hiéroglyphiques, signifie

« force ».



— 15 —

Autre scène encore plus expressive: le Soleil

se montre à l'Aube ; — le disque est sans rayons ;

— Midi nous présente, dans une sorte d'apo-

théose, un homme éblouissant de blancheur et de

clarté; mais, en face, un vieillard, entièrement

noir et le dos voûté, le regarde: c'est la Nuit.

Ce tableau est extrêmement remarquable à plu-

sieurs points de vue ; toutefois, afin de ne pas nous

écarter de notre sujet, nous dirons simplement que

l'expression sarcastique du vieillard frappe vive-

ment l'observateur : la pensée de l'Etre désabusé

transperce cette silhouette sombre, nous remplis-

sant d'admiration pour l'artiste. Quelle acuité d'ob-

servation ne lui a-t-il pas fallu pour arriver à une

semblable reproduction !

Ainsi donc, techniques totalement différentes à

Roc-Amadour et en Espagne. On pourrait oppo-

ser à cette constatation, les époques séparées par

des millénaires, et nous reconnaissons bien volon-

tiers l'objection fondée, l'art pariétal ayant évolué;

mais nous répondrons aussi que Roc-Amadour et

les grottes des Eyzies (Dordogne) sont des temps

Aurignaciens, et que, dans notre capitale préhis-

torique, nous ne rencontrons aucunement la tech-

nique de « l'Ombre ».

En revanche, quelles magnifiques œuvres d'art

nous attendent dans ces cavernes des rives de la



— 16 —

Vézère ! L'art atteint son apogée à la fin de l'Au-

rignacien et au commencement du Magdalénien.

Les artistes sont devenus des maîtres incompa-

ïables ; nous nous trouvons en face du Grand Art.

Si nous passons maintenant dans le département

du Lot, Cabrerets offre, certes, à nos regards de

fort belles peintures et gravures : la scène des

Chevaux, le Bovidé percé de traits, sont de mer-

veilleux spécimens laissés par les artistes de cette

région; mais à Pech-Merle (1) l'idée religieuse

domine complètement les figurations ; elle accapare

tout; on sent que l'art est mis au service de con-

ceptions religieuses ou superstitieuses. — Nous nous

réservons d'examiner plus loin ces questions. En

tout cas, il s'agit bien d'une grotte-temple, telle

que la définit l'abbé Lémozi (2) .

Pour nous résumer, aux époques aurignaciennes

et magdaléniennes, nous sommes en présence d'in-

dividus ayant des conceptions religieuses. Ces

croyances, ils les ont inscrites dans leurs Grottes-

Sanctuaires à l'aide de scènes, de figures, de sym-

boles, de rébus.

Leur écriture, la voilà; mais leurs pensées et

leurs croyances sont exprimées dans une langue

jusqu'ici inconnue. Les Egyptiens ont élevé pour

(1) Cabrerets (Lot).

(2) L'abbé LÉMOZI: La Grotle-Tcmpic de Pech-Merle.



la postérité des « monuments éternels » ; l'homme

quaternaire, lui, nous laisse en héritage des « docu-

ments éternels ».

Ce sont ces documents que nous allons inter-

roger.



CHAPITRE II

L'Homme quaternaire

croyait-il en Dieu ?

Le Phallus. — Dans les cavernes de la Vézère, le

fouilleur se trouve à chaque instant en présence

d'organes sexuels des deux sexes gravés sur les

parois rocheuses; certains phallus même, placés

dans un cartouche triangulaire, ont pu permettre

de croire à un culte de la Fécondité.

Dès la fin du XVIII
e siècle de notre ère, les

Encyclopédistes fournissaient déjà une explication

du phallus ou Tau, emblème, écrivaient-ils, de la

« Génération ». Mais il était réservé au savant

égyptologue Moret d'éclaircir définitivement la

question. Nous nous bornerons à reproduire sa

merveilleuse définition du Ka :

« La racine Ka est certainement une expres-

« sion de la force génératrice; d'où la traduc-



— 19 —

« tion : Ka — « génie » au sens d' « auteur de

« la Génération », avec un déterminatif appro-

« prié — « Phallus », le Créateur. Accompagné

« du cartouche, Ka personnifie le nom royal

« Ren » ( 1 ) .

D'où nous pouvons déduire que l'homme qua-

ternaire, par la représentation du phallus a eu la

connaissance d'un Dieu Créateur, auteur de la

Génération, d'un Etre au-dessus de lui, auquel,

d'ailleurs, il semble rendre un culte, le signe étant

placé intentionnellement au centre d'un cartouche.

Le Bison. — Toutefois, l'homme se contentera-t-il

du signe [Phallus] pour affirmer ses croyances et

les transmettre à la postérité ? Vraisemblablement

non. II cherchera dans les êtres qui l'entourent un

autre symbole pour représenter son Créateur.

Qu'a-t-il autour de lui ? Des Animaux et en-

core des Animaux. L'Aurignacien choisira donc

un Animal, le plus beau de l'espèce, celui qui

donne l'impression de la force génératrice, celui

dont l'œil exprime << la pensée » tout court. Cet

Animal, ce sera le Bison.

L'adoration ne s'adressera pas à l'animal, car

le « Bison » ne sera que la figure du Dieu fort,

du Dieu Auteur de la Génération, autrement dit

(1) MORET: Le Nil el la Civilisation Egyptienne.



— 20 —

du Créateur. Et l'Animal sacré, symbole terrestre

de ce Dieu, recevra les hommages des « initiés »,

car déjà dans la petite cellule, comme plus tard

dans le clan, il y a une ébauche de confrérie.

Le Taureau. — Le Bison lui-même ne sera pas

l 'unique symbole du Créateur. Afin de bien mar-

quer que l'animal n'est qu'une figure, l'homme va

confirmer sa pensée et lui donner plus de poids

encore; il prendra aussi le Taureau, dont nous

retrouverons les traces partout, en Asie, en Afri-

que aussi bien qu'en Europe. Enfin, dans la suite

des millénaires, nous verrons surgir le Dieu-Bélier,

Amon, et même le Dieu-Coq, Velchanos !

Qu'importe l'Animal! A défaut d'écriture, la

pensée de l'homme s'exprimera quand même, et

cette conception qu'il lègue à la postérité, c'est

la croyance en un Dieu fort, puissant et créateur.

La forme du Dieu-Taureau a été assurément

la plus répandue; toutefois, nous ferons ressortir

plus loin la connexité que les paléolitiques établis-

saient entre le Bison et le Taureau; ces deux figu-

rations sont du reste représentées aux mêmes

époques. Dans les curieux rochers de Bourdeilles

(Dordogne) , le savant préhistorien Peyrony a mis

à jour un magnifique bloc de pierre sur lequel

sont gravés côte à côte, sur le même plan, un

Taureau et une Vache encadrés à droite et à



— 21 —

gauche par deux autres Taureaux paraissant dres-

sés sur leurs jambes d'arrière (1). L'œuvre est

du pur Aurignacien.

Aux Eyzies (Dordogne) se voient en nombre

le Bison et le Bovidé divins; à Cabrerets (Lot)

également, un Bovidé dans la salle dénommée

« Salle de l'Archer ». Enfin, aux Eyzies encore,

mais cette fois datant du Magdalénien supérieur,

une côte gravée nous montre une « Procession

rupestre » composée de sept personnages accom-

plissant une cérémonie rituelle devant l'image d'un

grand Bison.

Avec les époques paléolithiques, le Bison dis-

paraît, en tant qu'espèce, de l'Asie et de l'Europe ;

il n'est donc pas fort étonnant que le Taureau

Divin ait seul persisté dans la suite des temps.

En Crète, aux âges néolithiques, le Taureau

règne en maître « et plus tard tous les Lieux

« Saints se faisaient reconnaître, car on y trouve

« immanquablement sur les Autels, au pied des

« Arbres, des Piliers et des Colonnes, jusque sur

« les toits, l'insigne du Taureau Divin, les Cor-

« nés de Consécration... On fabriquait aussi à

« l'usage des fidèles, des Taureaux en argile

« peinte, substitut de la bête vivante ; la figu-

(1) Cette attitude est peut-être exigée par suite de l'exiguïté

de la roche.



— 22 —

« rine se bornait même souvent à une Tête. » (1) .

Cette Tête de Taureau existe déjà aux Ey-

zies (2) ; elle est certainement plus archaïque que

celles de l'Egée. Elle sert néanmoins de témoi-

gnage à l'opinion que nous émettions tout à l'heure :

le Bison et le Taureau étaient à la même époque,

et l'un comme l'autre, la figure de la Divinité,

d'une seule et même Divinité, le Créateur.

La partie de l'Animal divin est souvent prise

pour le tout. Aussi bien aux Eyzies qu'en Egée,

on a découvert la tête du Taureau; nous y retrou-

verons la « Corne de Consécration ».

La croyance au Dieu Créateur se perpétuera

de siècle en siècle, de millénaire en millénaire, et

le paganisme lui-même ne pourra pas en effacer

entièrement la trace.

En Babylonie, le Taureau androcéphale « sem-

« ble découler directement du Bison » (3) . Cela

n'offre rien de surprenant. Dans la pensée du Baby-

lonien, comme dans celle de l'homme des cavernes

de la Gaule, le Taureau ne remplace pas le Bison ;

représentant la même idée, il se confond avec lui.

En Assyrie, nous le voyons « gardant les portes

« du Palais et de la Cité » (4) .

(1) GLOTZ: Civilisation Egéenne.

(2) Musée des Eyzies.

(3) DELAPORTE : Civilisation Babylonienne.

(4) DELAPORTE: Civilisation Assyrienne.



— 23 —

En Chaldée, le voilà représenté « avec une

« tête humaine » ( 1 ) .

Mais l'Egypte, d'une civilisation plus avancée,

permettra de définir de façon infiniment plus claire

le rôle du Taureau: « quelque importance que

« l'on ait accordée à ces Animaux sacrés, n'ou-

« blions pas qu'ils ne sont point divinités auto-

« nomes. Apis est adoré comme Répétiteur, com-

« me image vivante de Phtah; il n'est que le reflet

« sur terre d'un autre qui est le vrai Dieu de

« la Cité » (2) .

Voilà donc confirmée notre thèse du début :

le Taureau, comme le Bison, n'est que l'image,

la figure du Créateur. Et plus loin, parlant d'un

roi divinisé, les textes égyptiens s'expriment encore

ainsi : « Le roi N... c'est le « Taureau du

Ciel » (3).

Dans la Crète, comme en Egypte, le Taureau

sera la reproduction fidèle de la foi ancestrale.

Nul doute ne peut donc subsister: le Taureau du

Ciel est bien le Créateur, survivance des croyances

paléolithiques, sans changement, sans évolution.

De nouveaux Barbares, les Celtes, paraissent

avoir connu à leur tour la signification du Tau-

(1) PmLIPPON: Les Ibères (Heuzey, cité par Paris).

(2) MORET: Civilisation Egyptienne.

(3) Id.



r



— 25 —

reau Divin, car nous retrouvons son image sur le

vase gaulois de Gundestrup ( 1 ) .

Et, cependant, les millénaires se sont écoulés,

l'ère chrétienne ne tardera pas à s'ouvrir, la tra-

dition s'est donc transmise intacte depuis le paléo-

lithique.

Le Faucon. — Nous venons d'examiner la figura-

tion de Dieu sous son angle de Créateur, nous

allons à présent la découvrir sous celle de l'Etre

Céleste.

De la fin de l'Aurignacien ou du commence-

ment du Magdalénien, voici le Faucon, le vieil

Horus, gravé sur la voûte rocheuse de l'Abri Lar-

tet (Les Eyzies, Dordogne) ; c'est bien celui que,

plus tard, en Egypte, on nommera Horus X Aîné.

Nous aurons encore recours à Moret pour l'expli-

cation de l'Horus égyptien: « A l'époque la plus

« ancienne, le signe « mot » qui détermine l'idée

« de Dieu, c'est le Faucon sur son pavois. Le

« Faucon-Dieu et l'Oiseau s'appellent et s'écri-

« vent de même: Hr, Hrou, que les Grecs trans-

« crivent Oros'ar dans les noms composés et d'où

« vient la transcription latine Horus... le mot Hr

« avec la désinence adjective hrj signifie « le

(1) Retrouvé dans le Jutland. Actuellement au Musée de Copen-

hague.





— 27 —

« Supérieur », « ce qui est en haut ». Comme

« substantif, Hrt, c'est le « Ciel » : nouvelle rai-

« son d'attribuer mentalement le Dieu-Faucon

« Hrou au Ciel Hr. » (1).

Ainsi, cette autre figuration du Faucon de l'Abri

Lartet doit signifier le Dieu du Ciel. L'Oiseau

« croise dans la lumière » (2) , sa vue est per-

çante, il voit de haut et de loin. Ne serait-ce pas

déjà l'idée de l'Œil de Dieu? En tout cas, Dieu

est représenté dès l'Aurignacien comme le Dieu

du Ciel et le Créateur.

II nous sera bien permis d'affirmer qu'entre l'Au-

rignacien et la période historique, la chaîne des

croyances ne s'est pas rompue. L'homme quater-

naire connaissait le Dieu du Ciel, Créateur, Engen-

dreur de l'humanité; l'Egyptien des premiers âges

ira plus loin, il définira l'Eternel. « Le Dieu serait

« l'Etre qui, au lieu de croître et de mourir comme

« un homme ou un animal, reste perpétuellement

« dans le même état ... le [signe] Neter, c'est

« donc l'Eternel, ou mieux, l'Eternellement le

« même, Celui qui ne meurt point. » (3) .

Les Dieux qui, pour les Egyptiens, sont les

« Membres » du Démiurge (4) , nous les appel-

lerons, nous, les Attributs de Dieu.

(1) MORET: Nil et Civilisation Egyptienne.

(2) Id.

(3) Id.

(4) Id.



— 28 —

Mais, Croyants de tous les âges ne peuvent-ils

pas se rallier à un des beaux hymnes sacrés de la

vieille Egypte : « La Pensée des Dieux s'abreuve

« de la Vérité et reste plongée dans le ravisse-

« ment ; elle contemple la Justice en soi, la Science

« qui a pour objet l'Etre des Etres, telle est la

« vie des Dieux ( 1 ) . » ?

Puisons encore aux sources les plus antiques:

« d'après le témoignage d'anciens auteurs, les pré-

« Hellènes connaissent un Etre Suprême » (2) .

Le fait est confirmé par Hérodote.

Nous devons aussi relever dans l' Encyclopédie,

le passage suivant : « Les Grecs, avant Inachus,

« étaient un peuple barbare, à peine sorti de l'état

« de nature; ils conservaient cependant l'idée d'un

« Etre Suprême, re.síe précieux des traditions du

« genre humain » (3) .

Les Gaulois adorent primitivement, eux aussi,

un Etre Suprême, sous le nom cYEsus; des forêts

entières lui sont consacrées.

Tout concourt donc à réunir en faisceau les

preuves de la croyance à la Divinité, aux époques

paléolithiques, depuis le Phallus employé comme

(1) MORET: Nil et Civilisation Egyptienne.

(2) Encyclopédie: selon Pronapides, précepteur d'Homère.

(3) Encyclopédie.



— 29 —

déterminatif du Créateur, jusqu'à la magnifique

définition de Dieu par les Prophètes égyptiens :

« J'ai beaucoup de Noms et beaucoup de Formes.

« Ma Forme est en chaque Dieu, Atoum et

« Horus le Jeune sont nommés en Moi... Je suis

« Celui qui a créé le Ciel et la Terre... » (1).

(1) Textes du Temple d'Edfou, cités par Moret.



CHAPITRE III

Aux Temps paléolithiques :

Le Mystère de la Vierge-Mère

II nous faut tout d'abord revenir aux organes

sexuels gravés à profusion dans les grottes des

rives de la Vézère (Dordogne) .

Nous avons démontré que, nous rangeant à l'opi-

nion autorisée de Moret, le Phallus signifiait « le

Créateur » ; mais ce signe est très souvent accom-

pagné de l'organe sexuel féminin. Si le Phallus

est le déterminatif de « Créateur », l'organe

féminin devra être celui de la « Femme Divine ».

Le Ka sera naturellement suivi de Ka.t, qui

désignera aussi « la Vache » ( 1 ) .

Ne nous étonnons donc pas de trouver sur le

bloc de pierre de Bourdeille (Dordogne) , la

Vache sur le même plan que le Taureau Divin.

(1) MoRET : Le Nil et la Civilisation Egyptienne.



— 31 —

Et comme la Vache est ici en état de gestation,

nous dirons que c'est le signe de l'attente du grand

Mystère de l'Incarnation promis au genre humain.

D'autre part, à Cabrerets (Lot) , les Seins iso-

lés, gravés dans la Grotte-Temple, serviront d'a-

bréviation au mot « Mère Divine » ; l'idée de

l'homme quaternaire est à coup sûr la même qu'aux

Eyzies, la partie étant encore prise pour le tout.

Toutefois, il n'a pas suffi à nos précurseurs

d'exprimer leur pensée par une abréviation; ils

nous ont légué l'Image, et cette Image va nous

offrir des données autrement explicites.

« Les figurines humaines, écrira l'abbé Lémozi,

« sont aussi anciennes que les figurines d'animaux ;

« à la base même de l'Aurignacien, c'est-à-dire

« au début de l'art, nous voyons apparaître les

« statuettes de Brassempouy. Or, ces statuettes

« ont un sens religieux par comparaison aux sta-

« tuettes historiques. Au reste, plusieurs figurines

« humaines, considérées en elles-mêmes, revêtent

« nettement le caractère religieux, par exemple:

« une des Femmes de Laussel qui est armée d'une

« Corne, symbole de la Puissance. » ( 1 ) .

Ainsi, l'abbé Lémozi nous montre la voie; les

figurines qu'il cite ont, dit-il, un sens religieux.

Examinons en détail la Femme de Laussel (2) .

(1) Abbé LÉMOZI : Crolle-Temple de Pech-Merle.

(2) Grotte de Laussel, Les Eyzies (Dordogne).



— 32 —

C'est une femme stéatopyge, aux flancs énor-

mes, aux seins proéminents. De la main droite,

elle tient la Corne de Consécration du Taureau

Divin, tandis que de la gauche elle désigne son

nombril.

La similitude existant entre cette figurine et la

statuette néolithique de la Déesse découverte dans

les ruines de Phaïstos (île de Crète) est pour le

moins frappante. Ecoutons Glotz: « En Crète,

« comme dans tous les pays depuis l'Euphrate

« jusqu'à l'Adriatique, la grande Divinité fut

« d'abord une femme stéatopyge. Le spécimen le

« plus typique est celui qu'on a trouvé à Phaïstos,

« près d'un bloc de fer magnétique. Les seins

« proéminents, les ' flancs énormes dont l'un est

« incisé d'une Croix, le triangle tracé sur le pubis,

« tout indique, avec une puissance qui va jusqu'à

« l'horrible, la divinisation de la maternité. » (1) .

Nous nous permettrons, ici, de renverser ce der-

nier membre de phrase, et de dire: TOUT INDIQUE

LA MATERNITÉ DIVINE.

La Femme de Laussel tient, en effet, de la main

droite, la Corne de Consécration du Taureau Di-

vin; elle est donc consacrée au Dieu Générateur,

au Créateur; de la main gauche, elle désigne son

nombril : il s'agit bien de la Maternité Divine.

(1) GLOTZ: Civilisation Egéenne.



DÉESSE DE LAUSSEL





— 33 —

Ce thème de la Maternité Divine sera, du reste,

un sujet inépuisable pour les paléolithiques comme

pour les Egéens néolithiques, pour les populations

libyennes de l'Afrique et celles de l'Asie Mineure.

Nous retrouverons le culte de la Vierge-Mère

partout où il y a une cellule primitive, un clan ou

des nomes. Dans la suite des temps, la Femme

Divine portera les noms de Dyctinna-Britomariis,

la Mère et la Vierge, de la chaste Artémis, d'Isis

la Divine, d'Ishthar la Souveraine, et tant d'au-

tres ! Mais elle sera toujours la Vierge-Mère

annonçant au monde la venue d'un Rédempteur.

Pourquoi donc ne serions-nous pas autorisés à

dire que le rébus de la Femme de Laussel s'ex-

plique uniquement par la croyance en la Mère

de Dieu ?

Nous allons essayer, après avoir identifié la

Vierge-Mère aux époques paléolithiques, de rele-

ver dans diverses contrées les restes d'une très

réelle survivance.

En Assyrie, nous découvrons une statue de la

Vache allaitant son veau ; toutefois, la Déesse

nous apparaît surtout sous la forme guerrière :

« Celle qui n'épargne pas les ennemis du Dieu

« Ashour » ( 1 ) .

Les ennemis du Dieu, se sont les Esprits pér-

il) DELAPORTE: Civilisation Assyrienne.



— 34 —

vers, l'Esprit du Mal, le Démon. Et voilà la

Déesse, comme d'ailleurs dans la Crète néoli-

thique, portant le Bouclier, la Lance, le Javelot.

Elle attaque l'ennemi du genre humain, pendant

que de son Bouclier elle protège les siens, « ses

suivants ».

En Babylonie, elle est la Fille Divine, Déesse

de la Volupté; nous devrions plutôt traduire: une

créature incarnant l'Amour divin. On la voit aussi

reprenant son rôle de guerrière « debout sur un

« ou deux lions » ( 1 ) . Quant aux figurines fémi-

nines de l'époque pré-Sargonique, le plus grand

nombre représente la Femme nue, rappel des temps

primitifs.

Mais le culte le plus pur s'est conservé dans

la Crète Minoenne. Dans la Crète seule, en effet,

la Vierge-Mère se révèle presque dégagée des

ombres qui obscurcissent ailleurs sa personnalité

divine. D'abord, Déesse-Colombe, c'est-à-dire,

toute douceur, toute pureté, tout amour, elle

deviendra la Déesse à la Colombe ; car la

Colombe « est l'Esprit qui sanctifie tous les êtres

« sur lesquels II se pose et par Lui s'accomplit

« la possession divine » (2) .

N'est-ce pas l'annonce prophétique de l'Incar-

nation ?

(1) DELAPORTE: Civilisation Babylonienne.

(2) GLOTZ: Civilisation Egéenne.



— 35 —

Toutefois, la Vierge à la Colombe va se mani-

fester sous un nouvel aspect: elle sera la Domp-

teuse des Fauves et principalement du Serpent.

Le Serpent se montre son adversaire inlassable,

puisqu'il est l'ennemi de Dieu et de l'Humanité;

mais c'est un adversaire terrassé et vaincu.

Et maintenant, comment les Courètes Crétois

vont-ils s'y prendre pour expliquer aux Initiés le

mystère de la Virginité de la Mère de Dieu ?

Ils auront recours à la preuve d'innocence que

l'on réclamait aux accusés du Moyen-Age (de

notre ère) , à une sorte de « Jugement de Dieu »,

à l'« Ordalie » (1). La Déesse se précipitera

dans les flots et, sortie victorieuse de l'épreuve,

elle prouvera ainsi que la Mère est demeurée

Vierge.

La voici retrouvée dans les fouilles de Cnosse,

accompagnée de l'Enfant Divin, ce qui permettra

à Glotz d'écrire: « Elle est la madone qui porte

« le Divin Enfant et veille sur Lui » (2) . Elle

nous apparaîtra encore sous les vocables de Notre-

Dame des Flots, de Notre-Dame du Mont, de la

Dame du Mont Ida, tous ces titres se confondront

en celui de Grande Mère.

Longtemps adorée à Delphes sous le nom de

Gaïa, elle cédera plus tard sa place à l'ApoIlon

(1) GLOTZ: Civilisation Egéenne.

(2) Id.



— 36 —

Dorien. En tout cas, aux époques pré-helléniques,

la Déesse est vénérée comme la Fille, l'Epouse

et la Mère d'un Dieu.

II semble donc qu'en Crète, nous lisions l'his-

toire sacrée de la Vierge; chacun de ses rôles,

chacune de ses formes ouvre un chapitre qu'il

s'agit seulement de savoir déchiffrer et, malgré

les déformations du paganisme grec ou romain,

la croyance des premiers âges subsistera jusque

sous l'empire romain.

Le culte de la Déesse crétoise se répandit par-

tout, Glotz nous dira « même jusqu'à l'Adria-

tique », nous irons plus loin encore, car nous

atteindrons l'Ibérie.

A l'époque où les Tartesses sont installés en

maîtres en Espagne, il existe des sanctuaires de

la Femme Divine érigés sur les hauts lieux, à

l'instar de ceux de la Crète.

Nous n'apprendrons, il est vrai, les noms de

la Déesse qu'à travers la langue et les fables des

Grecs; nous n'en saurons pas moins que les popu-

lations de la péninsule adoraient la Déesse Attaï-

cina ou Attecina dont « le nom qui est associé

« sur les inscriptions à celui de Proserpine paraît

« dérivé de l'indo-européen, Atta = Mère » (1) .

Comme Proserpine est synonyme de Fille Divine,

(1) PHILIPPON: Les Ibères.



— 37 —

le mythe semble signifier la Fille Divine et la

Mère Divine; les deux noms associés sur les ins-

criptions tendent à faire comprendre qu'en réalité

les deux déesses n'en font qu'une.

Puis, nous relèverons aussi les traces d'une

grande Déesse phrygienne qui paraît fortement

apparentée à celle de la Crète, d'une Déesse

libyenne et d'une Déesse éthiopienne. Enfin, nous

n'aurons garde d'omettre la grande Isis dont le

culte, après toutefois celui de la Déesse crétoise,

prit à un moment une grande extension. Les

Suèves, peuple nordique, par conséquent fort

éloignés de l'Afrique, eurent leur Isis. Mais il

nous paraît préférable d'étudier la Déesse en

Egypte, d'où elle est vraisemblablement origi-

naire, en même temps que les autres Divinités

féminines Wazet et Hathor.

— WAZET n'est que la réplique de la Domp-

teuse de Serpents égéenne.

— Mais, avec HATHOR, nous voilà de nou-

veau en présence de la Vache, survivance du

Paléolithique.

Son lieu d'origine est-il bien l'Egypte? Mor-

gan émet un doute, que nous partageons, lorsqu'il

écrit : « N'aurait-il pas existé des rapports très

« anciens avec une patrie primitive dont les



— 38 —

« Egyptiens tirèrent leurs dieux Horus, Hathor

« et Bès ? » (1).

Le Faucon, la Vache nous ramènent aux

Eyzies et à Bourdeille. D'où venaient-ils eux-

mêmes ? L'Echo des roches ne semble-t-il pas

répondre : De bien loin !...

Appelons ici l'attention sur un fait que nous

avons déjà fait observer, à savoir, que nous som-

mes en face de symboles, de figures, de rébus

souvent compliqués et dont l'interprétation est

rendue difficile.

Un exemple frappant va d'ailleurs nous être

fourni: la Vache Hathor deviendra, selon la tra-

dition, l'épouse du Faucon Horus (2) . Qui ne

voit l'invraisemblance, mieux, l'absurdité d'un tel

mythe? Mais si nous le présentons, dépouillé du

sens métaphorique, nous dirons: le Dieu du Ciel

rendra la Femme divine féconde; le rébus s'ex-

plique alors avec clarté.

Du reste, Isis et Hathor s'unissent en une seule

et même divinité, aux formes simplement différen-

ciées. A ce sujet, lisons ces lignes de Moret : « Isis,

« sous sa forme de Hathor (considérée soit comme

« la Grande Mère, soit comme l'Epouse d'Horus

« l'Aîné) , est adorée dans la VI
e
 nome. » (3) .

(1) J. DE MORGAN: Humanité Préhistorique.

(2) MORET: Le Nil et la Civilisation Egyptienne.

(3) Id.



— 39 —

En tout cas, Isis assume un grand rôle, car elle

apporte aux hommes « le remède qui donnera

« rimmortalité » (1). Grâce à son Fils, elle

vengera l'injure faite à Dieu par l'Esprit du Mal et

réunira dans une même croyance, dans une même

foi, les membres épars du cadavre qu'est devenue

l'Humanité.

Isis, Hathor, Nekhebt (le Vautour femelle) (2)

la Grande Mère égéenne, sous tous ces noms, c'est

toujours la Déesse Unique, la Vierge-Mère an-

noncée et attendue.

Et lorsque nous toucherons à l'Ere chrétienne,

dont un siècle à peine nous séparera, le Vase à

libations de Gundestrup va nous servir, une fois

de plus, de témoignage et de lien entre le culte

paléolithique et le christianisme. Nous y trouve-

rons gravé le Dieu gaulois, tenant sur sa main

droite la Colombe prête à s'élancer sur la tête de

la Déesse. Celle-ci, assise et soutenant ses seins —

telle la Vierge cretoise — attend l'heure de Dieu,

dans une attitude d'humilité profonde.

Le Vase gaulois est là, témoin irrécusable, pour

confirmer les croyances de la Préhistoire, croyan-

ces immuables dans l'éternité des temps.

(1) MORET: Nil et Civilisation Egyptienne.

(2) MORET: Note de l'auteur, en hiéroglyphes, le Vautour se lit

M.t = Mère.



CHAPITRE IV

L'Humanité

attendait un Rédempteur

Contrairement à la méthode que nous avons

adoptée jusqu'ici, nous allons examiner tout d'a-

bord les croyances égéennes et égyptiennes dans

les remarquables ouvrages de MM. Glotz et

Moret, pour remonter ensuite aux âges paléoli-

thiques, et tâcher de reconnaître, dans nos Caver-

nes, les traces de ces cultes. La compréhension

des rébus en sera grandement facilitée.

CULTE ÉGÉEN

Nous avons déjà trouvé la déesse stéatopyge de

Phaïstos dont un des flancs est incisé d'une Croix,

qui rappelle la déesse ancestrale des Eyzies dési-

gnant son nombril. L'une comme l'autre sont dans

l'attente de la maternité.



— 41 —

Par Glotz, nous allons découvrir la Naissance,

la Vie terrestre, la Mort et la Résurrection du

Dieu égéen : « Les monuments figurés de la

« période minoenne et les mythes des Grecs nous

« font connaître un Dieu né de la Terre-Mère

« dans une grotte où il fut nourri par la Déesse-

« Abeille Mélissa et la Déesse-Chèvre Amalté.

« Un sceau représente, au-dessous d'une Main

« de Justice, le divin Enfant allaité par une Chè-

« vre; sur un autre, on voit la Chèvre au-dessous

« d'une Croix gammée. »

Qu'il nous soit permis de faire observer qu'un

Dieu né de la Terre-Mère ne s'explique guère;

mais n'est-il pas possible de chercher le sens exact

de cette allégorie à travers les mythes grecs et

crétois? Ce n'est probablement pas une divinité

de la Terre-Mère que les Egéens ont voulu dési-

gner, mais une créature qui devait appartenir à

la Terre, naître et vivre sur la Terre, à la fois

Femme Divine et Terrestre.

Le Dieu doit naître dans une grotte où il sera

nourri par sa Mère, figurée, ici, sous la forme de

la Déesse-Abeille et de la Déesse-Chèvre. Un

des sceaux crétois nous fera mieux comprendre la

pensée religieuse qui se cache, à peine voilée : La

« Main de Justice » placée au-dessus du divin

Enfant, n'est-ce pas, en effet, la Justice de Dieu

qui passe, le Sacrifice de Dieu lui-même qui se



— 42 —

prépare pour le rachat de l'Humanité coupable

envers son Créateur ?

Un autre sceau représente la Chèvre Divine

surmontée d'une Croix gammée. Une note fort

curieuse vient d'être publiée récemment au sujet

de la Croix gammée (1) : « Ce sujet "oviphile"

écrit l'auteur, était un fétiche employé pour pré-

server les bergeries et, par extension, gravé sur

les tombeaux des Pasteurs des hommes, c'est-à-

dire des Prêtres. » Ce qu'il y a de certain, c'est

que le Swastika se voit dans les peintures des

Catacombes de Rome, sur les vêtements de cer-

tains personnages, et qu'on lui attribue la signi-

cation de « Pasteur ». La Croix gammée du

sceau égéen pourrait, semble-t-il, être interprétée

de même façon.

Mais voici l'explication crétoise du mystère de

l'Incarnation : « Eternellement jeune, le Dieu Gé-

« nérateur est associé, non seulement à la Déesse

« qui l'a enfanté, mais aussi à la Déesse, jeune

« comme Lui; il est le Fils, il est l'Amant. » (2) .

Ce passage se passe de commentaire, il s'agit

bien du Dieu incarné dans le sein de la Vierge.

« II descend de l'Empyrée sur Terre » (3) :

le Dieu du Ciel vient sur la Terre pour vivre

(1) Intermédiaire des Chercheurs et des Curieux, 1933.

(2) GLOTZ: Civilisation Egéenne.

(3) Id.



— 43 —

parmi les hommes, et ce Dieu naîtra dans une

pauvre grotte, « la Grotte du Mont Ida » (1).

« Dans les Cyclades, la Déesse-Mère porte

« l'Enfant divin sur la tête » (2). Puis, « lors

« de la période achéenne, les gens de Cnosse

« placent dans le sanctuaire aux fétiches une

« concrétion naturelle à forme de femme et

« d'enfant » (3) . La Vierge veille sur le Divin

Enfant.

L' allégorie va prendre un sens plus précis

encore.

Glotz nous dira : « Sa Vigueur créatrice prend

« la forme du Taureau. Animal, il est le Tau-

« reau » — le Taureau Divin, le Créateur; —

« Homme, il est Minos » — c'est-à-dire, la Sa-

gesse, la Justice; — « Animal-Homme et tou-

« jours Dieu, il est le Minotaure ».

Le grand mystère du Minotaure s'éclaircit donc

de façon fulgurante, car c'est celui de Dieu fait

Homme. Cette conception ne sera pas spéciale à

la Crète; nous avons déjà vu le Taureau chaldéen

à tête humaine (4) . En outre, une plaque de

schiste, découverte à Lourdes (actuellement au

Musée de Saint-Germain) , représente un homme

(1) GLOTZ: Civilisation Egéenne.

(2) Id.

(3) Id.

(4) Heuzey, cité par P. Paris.





— 45 —

à grande barbe, la tête couronnée de rayons (1),

ayant une queue de Taureau, le front extrême-

ment bombé. Divinité anthropomorphe résumant

les croyances: le Taureau Divin devenu Homme

et restant Dieu. Le front bombé intentionnellement

rappelle le Bison. Bison-Taureau = le Créateur

qui s'est fait Homme et toujours Dieu, ne voilà-t-il

pas le Minotaure des premiers âges retrouvé dans

les Pyrénées, et nous prouvant ainsi l'antiquité

des croyances égéennes ?

Continuons à suivre le culte crétois: II nous a

dévoilé la Maternité Divine, l'Incarnation, la

Naissance presque cachée du Fils de Dieu, la

sollicitude de la Mère s'exerçant sur le Divin

Enfant.

L'Homme-Dieu va nous apparaître maintenant

prêt à la lutte; il domptera les hommes et les

bêtes : « Et quand il plane dans les airs, bran-

« dissant la lance et couvert du bouclier, il aveu-

« gle, il épouvante, il terrasse » (2) .

Le Bouclier servira de cuirasse protectrice et

signifiera que le Fils de Dieu protège les siens et,

lorsqu'il attaque le Démon, celui-ci est vaincu

(1) PHILIPPON: Les Ibères. « Les Libyo-Tarlesses avaient pour

Dieu suprême Nétos ou Néton, que les Romains ont assimilé à

Mars, mais comme ce Dieu était représenté avec « la Tête ornée

de rayons », il y a tout lieu de croire que c'était un Dieu solaire. »

(2) GLOTZ: Civilisation Egéenne.



— 46 —

d'avance. Le Lion qui accompagne la Divinité

nous dira que Dieu emploie la Force avec noblesse,

car le Lion incarne la Force et la Noblesse.

Enfin, la tâche terrestre de l'Homme-Dieu

s'achève. II a passé, tel un météore, et voici sa

Mort et sa Sépulture — le Sépulcre sur le mont

Iouktas.

La mort d'un Dieu sera le rachat de l'Huma-

nité; mais, malgré sa Mort, le Fils de Dieu restera

parmi les hommes, car « le Sacrifice c'est l'immo-

« lation du Dieu lui-même en vue de communier

« avec lui et de lui prendre sa force » (1).

Les Courètes (2) vont maintenant prophétiser

le dernier épisode du drame sacré : « Le Dieu

« meurt, mais pour renaître et les Courètes qui

« ont protégé son enfance l'aident par leurs

« danses et le fracas de leurs boucliers à sortir

« de la tombe dans la nature revivifiée » (3) .

Que pourrions-nous ajouter ? Le culte égéen

dont nous relevons les traces ancestrales dàns les

Gaules par les signes : Phallus, Seins isolés, Croix

gammées, Croix de Saint-André [figurant la dou-

ble hache] (4) , Corne de Consécration du Tau-

reau placée dans la Main de la Femme Divine

(1) GLOTZ: Civilisation Egécnne.

(2) Caste sacerdotale cretoise.

(3) GLOTZ: Civilisation Egéenne.

(4) La double hache ou bipenne, un des fétiches du culte égéen.



— 47 —

de Laussel, ces croyances identiques ne nous indi-

quent-elles pas que le culte égéen n'est en réalité

que la survivance du culte paléolithique ?

Un Dieu Créateur, une Vierge-Mère, un Dieu

fait Homme, que nous faut-il de plus pour témoi-

gner que la Foi de l'homme quaternaire est la Foi

unique de tous les âges depuis la création ?

LE POISSON DE L'ABRI LARTET (0

Le Minotaure pyrénéen des époques paléoli-

thiques n'est pas la seule preuve de la croyance

en l'Incarnation du Verbe que nous aient laissée

les Aurignaciens.

En 1892, le docteur P. Girod explora l'Abri

dont nous allons parler; plusieurs explorateurs

continuèrent les fouilles à diverses reprises, mais

ce n'est qu'en 1912 « qu'un sieur Marsan, pen-

« dant son repos, couché sur le dos, regardant

« la voûte, aperçut par hasard le poisson » gravé

sur la voûte. Celle-ci laissait « encore apercevoir

« des traces d'un rouge vineux, vestiges de vieilles

« décorations en couleur » (2) .

(1) L'Abri Lartet, Les Eyzies (Dordogne).

(2) Peyrony, inspecteur des Monuments préhistoriques. — L'abbé

Breuil et Peyrony ont reconnu, après de nombreux travaux, que les

objets de l'Abri dataient de l'Aurignacien présolutréen.

1



— 48 —

DESCRIPTION DU POISSON

PAR M. PEYRONY

« En dehors du Poisson et d'une belle tête

« d'oiseau de proie placée à côté, je n'ai remar-

« qué jusqu'ici que quelques traits inintelligibles

« et des anneaux cassés, se rapportant à l'occu-

« pation de la grotte, c'est-à-dire, au paléoli-

« thique. Le poisson est, d'après les spécialistes,

« un Saumon; il mesure 1 m. 05 de long et

« 0 m. 28 dans sa partie la plus large. II a été

« mis légèrement en relief par un travail de

« champ-levé. Les arêtes des contours ont été

« peu émoussées, sauf celle de la tête, qui est

« polie et modelée. Toutes les parties du corps

« ressortent nettement; la nageoire anale seule

« n'est pas limitée à son extrémité; l' abdominale

« et la pectorale sont simplement indiquées; la

« caudale, bien en saillie, est en partie détruite.

« L'œil, Fouie et la bouche sont en place. En

« général, les proportions sont observées et ren-

« dues, cependant la largeur du ventre semble

« exagérée, il est trop tombant — à moins que

« l'artiste, ce qui est probable, l'ait fait à dessein

« pour des raisons ignorées. D 'après des pisci-

« culteurs, l'animal, avec son museau anguleux,

« serait un saumon mâle. Cette particularité lui

« permet, paraît-il, au moment du frai, de creu-



I

LE POISSON DE L'ABRI LARTET

(Extrait du fascicule: L'Abri Lartet, de Peyrony)





« ser des sillons dans le sable où la femelle

« dépose ses œufs; l'angle s'arrondit à mesure

« que le travail avance. Voilà un caractère du

« sexe connu des "seuls spécialistes". » [Con-

venons que, pour des primitifs, ces connaissances

étaient déjà extrêmement remarquables!] « Au

« cours de mon examen, j'ai relevé les particu-

« larités suivantes que je soumets à l'appréciation

« de mes lecteurs :

« 1
0
 — Que signifie cette bande longitudinale,

« dans le milieu du corps, en bas-relief sur les

« autres parties, partant de Fouie et se terminant

« à l'anus? L'auteur a-t-il voulu, par cette divi-

« sion en trois zones, représenter les diverses colo-

« rations du corps de l'animal? A-t-il voulu mon-

« trer le ventre ouvert latéralement, ce qui l'expli-

« querait tombant ? ou bien indiquer, ce qui

« paraît plus vraisemblable, la poche de laitance

« très grande à l'époque de la fraie? (NOTE :

« M. Pierre Buffaut, le savant conservateur des

« Eaux et Forêts de la Gironde, m'écrit à ce

« sujet : « Après examen et réflexion, je crois

« que l'opinion des personnes qui voient dans la

« large bande figurée au milieu du corps du

« Poisson la poche de laitance, est la bonne. Je

« partage cette manière de voir et je n'aperçois

« aucune autre interprétation plausible. Cette

« bande est en concordance avec l'anatomie du



— 50 —

« Saumon mâle. La figuration de ce Poisson,

« dont l'organe génital se gonfle parce que la fraie

« approche, est très intéressante. »)

« 2° — Que veut dire cette série de cinq

« cupulettes, régulièrement espacées, formant en

« arrière de Fouie une ligne droite parallèle

« à un bord de la bande précitée... II paraît

« certain que ces points en creux étaient en rap-

« port avec les gravures qu'ils accompagnaient,

« mais leur signification nous échappe jusqu'ici.

« 3° — Les deux anneaux cassés creusés dans

« la pierre, l'un à la naissance de la queue, Fau-

« tre sur un des lobes empiétant à la fois sur la

« roche et sur le dessin, laissent perplexe. Etaient-

« ils destinés à suspendre les offrandes faites à

« la suite d'incantations devant l'image, pour

« favoriser la pêche de ce poisson, ou sa multi-

« plication ?

« 4° — Les sept traits profonds et parallèles

« placés à 6 centimètres en arrière du dos, avaient

« été pris d'abord pour la nageoire dorsale; mais

« étant séparés du dessin, cette hypothèse n'est

« plus vraisemblable. Ils pourraient être rappro-

« chés de certains signes différents, de même signi-

« fication, placés à côté d'autres œuvres d'art,

« que Piette désignait sous le nom de "Marques

« de l'Auteur".



— 51 —

« 5° — Que sont les six sillons parallèles super-

« ficiels tracés transversalement sur la partie abdo-

« minale de l'Animal ?

« Ces diverses particularités soulèvent des pro-

« blêmes difficiles à résoudre.

« A côté de la tête du Poisson, en existe une

« autre, d'Oiseau de proie diurne. Elle est en

« haut-relief, d'un modèle impeccable. Le corps

« semble se perdre d'un côté derrière le poisson,

« de l'autre, il a été en partie dégradé par la

« large entaille faite [en 1912] pour enlever cette

« œuvre d'art. »

Nous n'aurions rien à ajouter à la description

du tableau de l'Abri Lartet, si minutieusement

faite par M. Peyrony, si je n'avais personnellement

relevé d'autres images. Voici ce que j'ai pu

identifier :

1 ° — Les sept traits profonds et parallèles

(4
e
 §) sont les « jours » pratiqués dans une

Corbeille tressée en joncs ou en roseaux, laquelle

est très certainement ronde. Pour plus de certi-

tude, j'ai examiné les corbeilles égéennes, une

entre autres, sur le sarcophage de Haghia-Triada

qui est portée par des Prêtresses; on y remarque

les « jours » dont je parle plus haut.

2" — Au-dessous de cette Corbeille est un

Saurien, dont la tête, dirigée vers la droite, paraît





— 53 —

se disposer à avaler quelque chose, eau ou

aliments.

3° — Sur le ventre du Poisson, un deuxième

Saurien rampe vers la poche de laitance, dans

l'attitude de l'animal prêt à dévorer.

4° — Une Croix à quatre branches égales tou-

che la queue du deuxième saurien.

5° — Dans l'Oiseau diurne, je reconnus le

Faucon — le vieil Horus — car l'Oiseau semble

vieux.

6° — On voit encore quelques petits signes que

je n'ai pu déchiffrer jusqu'ici.

Nous savons qu'il existe des Poissons dans les

Catacombes de Rome, et que ceux-ci sont les

figures symboliques du Sauveur. Je cherchai, et

j'en trouvai un tout semblable à celui des Eyzies:

un Saumon nageant, la poche de laitance gravée

au milieu du ventre et les six sillons parallèles

superficiels — sillons dont je n'ai pu comprendre

la signification.

II se trouve également d'autres Poissons dans

les Catacombes, portant sur leur dos une panière

remplie de pains.

J'essayai de lire le Rébus de l'Abri Lartet.

— La Corbeille, placée au-dessus du Poisson



— 54 —

« symbolise l'idée de Totalité, de Suzeraineté

« universelle » ( 1 ) .

— Le vieil Horus, le Dieu du Ciel, s'efface

intentionnellement pour laisser au Poisson un rôle

de premier plan.

— Le Poisson apporte aux hommes la nourri-

ture spirituelle, celle qui donne l'Immortalité.

— Les deux Sauriens cherchent à dévorer cette

nourriture. Or le Saurien représente le Démon

dans le culte égéen.

—■ Quant à la Croix à quatre branches égales,

les meilleures interprétations s'accordent à dire

qu'elle signifiait « la Vie future ».

Quelle meilleure preuve peut-on fournir de la

Croyance au Rédempteur à l'époque aurigna-

cienne ?

CULTE ÉGYPTIEN

Nous venons d'examiner sous cet angle le culte

égéen ; il nous reste à présent à chercher le

Rédempteur dans les textes égyptiens cités par

Moret.

La création de la Vierge — rappel de nos

doctrines chrétiennes — est annoncée prophétique-

ment par les prêtres égyptiens.

(I) MORET: Nil et Civilisation Egyptienne.



— 55 —

— « Celle qui est dans le Ciel a conçu ;

« Celui qui l'a fait naître est le Père Atoum,

« avant qu'il existât la Terre, avant qu'il exis-

« tât les Hommes, avant que fussent enfantés les

« Dieux (1), avant qu'il existât la Mort. » (Py-

ramides.)

— Et plus loin, parlant d'Isis, la « Déesse de

l'Œil Solaire », Râ (2) lui-même explique :

« Mon Nom passera de mon Corps dans son

« Corps. »

Dans l'Egypte entière, nous retrouvons Dieu

le Père, Dieu le Fils et une Mère Divine : « A

« Edfou, Horus le Faucon a pour femme Hathor

« (la Vache) et comme fils, un petit Horus-qui-

« a-les-Deux-Terres. A Sais, la Déesse Neit

est accompagnée de son Horus libyen.

« Le texte d'un document ancien (qu'un roi

« éthiopien a fait recopier par le clergé de Mem-

« phis) suit la tradition héliopolitaine. II a pour

« objet d'expliquer le mécanisme de la Pensée

« Créatrice qui anime incessamment le Monde.

« Le vocabulaire employé est concret; chez les

« Egyptiens, l'écriture comme l'esprit, essentiel-

« lement réaliste, a toujours mal rendu les abstrac-

« tions. Le mot "Pensée" est écrit par "Cœur".

(1) Nous croyons qu'il s'agit ici des attributs de Dieu.

(2) Nom du Soleil chez les Egyptiens. Moret nous dit que Râ

signifie Créateur.



— 56 —

« Le mot "Verbe" par "Langue". De plus, le

« rôle du Cœur est personnifié par un "Dieu de

« l'Intelligence" Thot. Le rôle du "Verbe" est

« joué par le "Dieu des Réalisations Actives"

« Horus. »

Le Dieu des réalisations actives? Ce rôle n'est-il

pas dévolu au Sauveur promis ?

— « Selon la figure donnée à sa Mère Nout,

« tantôt Femme Divine, tantôt Vache, le Soleil

« fut représenté comme un Enfant à forme hu-

« maine, ou un Veau de lait à la bouche pure. »

(Pyramides.)

L'allégorie est ici manifeste. Le Soleil ne peut

être représenté par un enfant ou un veau de lait.

II s'agit du Messie, qu'on appelle le Soleil de

l'Horizon Oriental, parce que c'était de l'Orient

que devait venir la lumière — au sens figuré —

et pour mieux faire comprendre la métaphore, en

même temps que faire revivre les antiques croyan-

ces, nous retrouvons dans cette citation, la Femme

Divine des Eyzies et de Phaïstos, la Mère du

divin Enfant, et encore la Vache du Paléolithi-

que, donnant naissance à un Veau de lait à la

bouche pure.

— « Parmi les enseignes préhistoriques, on voit

« le Soleil sous forme de Disque planté sur une

« Perche. »



— 57 —

Nous avons reconnu le Disque •— symbole du

Sauveur — dans les peintures néolithiques des

roches espagnoles, peintures relevées si conscien-

cieusement par l'abbé Breuil (1).

— Le paragraphe suivant confirme notre thèse :

« Les textes héliopolitains gardent le souvenir

« d'une égalité de pouvoir entre Râ et Horus

« de l'Horizon Oriental. »

Egalité de puissance, puisque Râ et Horus de

l'Horizon Oriental ne sont qu'un Dieu Unique :

« Dieu le Père et Dieu le Fils, qui reçoivent

« tous les deux, écrira Moret, le titre exception-

« nel de "Grand Dieu". »

— « Horus, bien que très puissant Dieu du

« Ciel, ne fut pas admis à l'ongine dans le grand

« corps des dieux d'Héliopohs... C'est seulement

« la seconde Ennéade, la "Petite", qui accueil-

« lera Horus; mais un Horus de deuxième rang,

« Horus le Jeune Enfant. »

Héliopolis, en plaçant Horus l'Enfant dans la

seconde Ennéade, voulait expliquer le dédouble-

ment du Dieu fait Homme, restant quand même

le « Très puissant Dieu du Ciel ».

— « Les textes les plus anciens nomment plu-

« sieurs Horus, originaires de lieux distincts :

(I) Abbé BREUIL: Peintures espagnoles des régions du Tage et

du Guadiana.



— 58 —

« Horus l'Aîné, — Horus le Jeune, fils d'Isis, —

« Horus de l'Orient, — Horus de l'Horizon

« Oriental, — Horus du Matin. »

Les Horus originaires de différents lieux nous

donnent l'assurance que la croyance était partout

la même et les divers noms s'expliquent :

1° HORUS L'AÎNÉ — le Vieil Horus, Dieu

le Père.

2° HORUS LE JEUNE — Dieu le Fils, Fils de

la Femme Divine.

3° HORUS DE L'ORIENT — le Dieu qui devait

naître, vivre et mourir en Orient.

4" Quant à l 'HoRUS DU MAITN, cette appel-

lation signifiait la Jeunesse et convenait à Horus

l'Enfant. — En conséquence, les Trois Jeunes

se confondaient en une seule et même personnalité,

le Fils d'Isis.

— « Né à Chemmis près de Bouto, Horus

« l'Enfant fut élevé dans la solitude. » Et dans

« un autre passage on nous dit encore qu' « Isis

« nourrit l'Enfant dans la solitude, sans que nul

« ait su où il était. » (Papyrus du Louvre; —

PlCARET: Etudes Egyptologiques.)

L'enfance cachée du Fils d'Isis présente une

similitude frappante avec celle du Sauveur.

— « Des récits inscrits sur les murs du temple

« d'Edfou nous montrent une divinité combinée,



— 59 —

« ou Râ s'associe à Horus de l'Horizon oriental.»

— Et encore : « Depuis la V
e
 Dynastie, les

« prêtres d'Héliopolis composent avec les aspects

« divers du Faucon Horus, une image synthé-

« tique du Dieu dynastique, où prédomine le

« Soleil du Ciel Oriental appelé Râ-Harakhti.

« Le règne d'Horus, fils d'Isis, est surtout ter-

"« restre. »

Le rôle d'Horus le Jeune est celui d'un Fils

Vengeur de son Père :

— « Les textes d'Edfou dénombrent les vic-

« toires remportées sur Seth ( 1 ) , qui se nomme

« aussi Apophis, le Serpent des Nuées. »

Ne serait-ce pas une allusion à la lutte des

bons et des mauvais Anges ? Le Serpent se mon-

tre dans les nuées, comme il s'est montré sur la

terre. Apophis = Seth, c'est-à-dire le Démon.

— « Aux Pyramides, on lit qu'Horus venge

« son Père de Celui qui lui a fait du mal. »

Dès lors, Horus devient un Dieu guerrier que

nous avons déjà rencontré en Egée et ailleurs, « le

Dieu au bras armé de la lance », perçant de cette

lance « les suivants de Seth », car Horus le Jeune

« épouse les querelles d'Horus l'Aîné, Dieu du

« Ciel, et Seth d'Ombos devient son affaire per-

« sonnelle... » Horus a « empoigné Seth et il l'a

(I) Nom du Démon en Egypte.



— 60 —

« mis sous toi, ô Osiris! Horus t'a vengé... Seth

« tombera sous ton glaive et les alliés de Seth se

« sépareront de Seth. »

— La victoire s'annonce complète: « le Mal

« s'enfuit, le Crime s'éloigne, la Terre est heu-

« reuse sous son Seigneur... Que ton Cœur se

« réjouisse, Ounefer ["l'Etre Bon", surnom d'O-

« siris] ! »

Enfin, « dans les derniers temps de la civili-

« sation égyptienne [sous l'empire thébain] les

« Etrangers reconnaîtront dans Sérapis la fusion

« d'Osiris avec le Taureau Apis. » — Ce qui

n'a pas lieu de nous surprendre.

— « Le clergé d'Héliopolis ne combattit pas

« la doctrine osirienne » — et pour cause! —

« et prétendit même, au contraire, la connaître

« beaucoup mieux que tout autre. »

La doctrine d'Héliopolis était — quant au

fond — exactement la même que celle des autres

collèges égyptiens, les symboles seuls étaient dif-

férenciés. A Héliopolis, on estimait que Dieu ne

devait être figuré que par l'astre le plus beau,

le plus brillant du ciel, le Soleil, alors que les

antiques croyances osiriennes continuaient à s'im-

poser. Mais qu'Héliopolis prophétise la venue du

Fils de Dieu sous la figure du Soleil Oriental, ou

que le mystère osirien annonce la naissance d'Ho-

rus l'Enfant, la foi ne diffère pas. On attend le



— 61 —

Rédempteur envoyé par le Dieu du Ciel pour

venger ses injures et rassembler l'humanité dis-

persée, devenue, par le péché, un cadavre en

décomposition. Le Fils de Dieu infusera à ce

cadavre une vie nouvelle et lui assurera la posses-

sion de la patrie céleste.

Le mythe osirien ne semble pas être autre chose

qu'allégories sur allégories en la personne d'un seul

Etre, Osiris-Ounefer, 1' « Etre Bon ».

A la manière des paléolithiques qui gravaient

images sur images signifiant plusieurs idéogram-

mes, la doctrine osirienne n'est que la survivance

de la « manière » des ancêtres.

Tour à tour, le mystère osirien doit expliquer,

par le démembrement du cadavre, la dispersion

de l'Humanité; c'est ensuite le Père donnant à

son fils Horus la mission de combatre Seth; c'est

encore le Dieu assassiné par le Démon cause du

Péché, mais qui ressuscite glorieusement. Nous

y retrouvons, en effet, la Passion, la Mort, la

Résurrection, et, symbole précis des temps futurs,

« Osiris sera le premier Etre terrestre transféré

« au Ciel » ( 1 ) .

Cette Ascension ouvre les portes du Ciel à tou-

(1) Not3 explicative de Moret: « Aux Pyramides de la VI"

« dynastie, dans les rédactions nombreuses et prolixes, nous possé-

« dons leur condensation en rituels, les textes de la reconstitution

« du Corps et IAscension au Ciel. ))



— 62 —

tes les âmes des Justes qui L'attendent, Lui, le

Rédempteur. Voilà pourquoi « Osiris joue un

« rôle funéraire », pourquoi il s'implante dans les

nécropoles. II rassemble les morts « justifiés ».

L'allégorie d'Isis parcourant toutes les contrées

à la recherche des membres dispersés du Dieu

doit signifier la réunion en une même foi de l'hu-

manité dispersée.

Dès lors, le corps d'Osiris apparaît enfin recons-

titué, grâce à Isis, c'est-à-dire, grâce à la Mater-

nité Divine.

— Après cette digression, qui nous paraissait

nécessaire, continuons l'exposé de Moret : « Parmi

« les enseignes préhistoriques qui s'érigeaient au-

« dessus des clans et servent maintenant pour le

« Nome, le Harpon est conservée dans le VIIe

« Nome. »

Le Harpon! Que peut bien signifier religieu-

sement le Harpon? Les murs du temple d'Edfou

vont nous renseigner. On y retrouvera les « Vic-

« toires d'Horus et la fondation des sanctuaires

« par les Harponneurs, soldats d'Horus », car

Horus a ses « Serviteurs », ses « Suivants »,

comme Seth, l'Esprit du Mal, a les siens. Le

« Harpon est l'arme dont on se sert pour pren-

« dre l'hippopotame, encore "une des figures sym-

« boliques de Seth" » (1).

(1) MORET: Nil et Civilisation Egyptienne.



— 63 —

— Après la révolution sociale et religieuse, les

temples thébains « sont conçus sur un nouveau

« plan qui s'imposera jusqu'à la fin de la civili-

« sation égyptienne. L'Etre dont il s'agit de cons-

« truire la maison est devenu un Dieu-Homme

« autant quun Dieu Céleste... Nul ne pénètre

« dans les places mystérieuses des temples, sauf

« le Roi et les Prêtres, car c'est là que le Dieu-

« Homme vit parmi ses créatures. »

Le Fils de Dieu donnera encore à l'humanité

la nourriture qui assure V immortalité ! Qu'est-ce

donc que « ce pain d'Horus » que Téti a mangé

et qui lui permet de prendre possession (par ce

pain) de la Patrie céleste ?

Ne nous rapprochons-nous pas, par la pensée,

du Poisson des Eyzies apportant la nourriture

divine? Tout à l'heure, nous allons encore réunir

les croyances des premiers âges à celles des temps

pharaoniques; toutefois, il est bien entendu que,

seuls, des symboles nous attendent.

En Egypte, comme ailleurs du reste, les monu-

ments, les objets mobiliers eux-mêmes, n'échappent

pas à la règle, ils sont soumis au dogme. Le trône

des Pharaons nous servira d'exemple :

— « Au Palais ou au Temple, pour quelques

« fêtes du couronnement, le roi prend séance sur

« son trône d'ébène, tel Râ, qui préside à l'En-



GRAVURE SUR LAME D'OS DE RAYMONDEN

(Chancelade, Dordogne)

(Extrait d'un ouvrage de Breuil, Capitan et Peyrony)



— 65 —

« néade, ou bien sur un trône de fer, dont les bêtes

« sont des Lions fascinateurs, les pieds sont les

« Sabots du Taureau-Grande-Victime. » (Pyra-

mides.)

Une note de Moret explique que le fer (pour

les Egyptiens) est le métal dont est faite la voûte

céleste, les sièges des statues royales montrent des

têtes de lions et des pieds d'animaux.

Le fer représente donc la voûte céleste ; le Lion,

la Force et la Noblesse ; les Sabots du « Taureau-

Grande-Victime » sont la figure de l'Immolation

de Dieu lui-même.

Ce « Taureau-Grande-Victime » nous ramène

à Raymonden (près Chancelade, Dordogne) : une

gravure sur lame d'os nous montre une barque —

la Barque Sacrée de l'Egée et de l'Egypte. Sur

cette barque se tiennent sept personnages, trois

d'un côté, quatre de l'autre (ceux-ci sont renver-

sés par rapport à ceux-là) (1) ; ils accomplissent

une cérémonie rituelle. Un dessin, séparant l'image

en deux, figure l'échine d'un Bison dont la tête

nettement humanisée touche l'échine. Les deux

pattes du Bison, posées au-devant de la tête, sont

retournées, les sabots bien en évidence. On devine

que le Bison est mort et que ses pattes sont désar-

(I) A remarquer que l'un des Initiés tient en main une Palme qui

paraît être une feuille de palmier; or, le Palmier compte parmi

les Arbres sacrés.

5



— 66 —

ticulées. Reliques du Bison exposées dans la Bar-

que Sacrée, comme plus tard, en Egypte, la Bar-

que Sacrée portera les Reliques d'Osiris.

La gravure de Raymonden, fort expressive, nous

fournira l'explication de la mort du Bison, Dieu

Créateur et Rédempteur. Les « Sabots du Tau-

reau-Grande-Victime » du culte égyptien ne seront

que la reproduction fidèle de la Foi ancestrale.

Nous sommes bien en présence du récit pro-

phétique de la Mort du Rédempteur. Image pro-

fondément touchante dans sa simplicité naïve, mais

aussi combien émouvante, lorsqu'on mesure le

temps qui sépare le Culte paléolithique du grand

Drame chrétien !



CHAPITRE V

La Trinité

Le nombre Trois se montre dès le Moustiérien

avec une telle persistance, que l'inlassable et savant

fouilleur, M. Peyrony, a été amené à en faire

la remarque.

Sur un des squelettes de cet âge se trouvaient

trois belles pierres, sorte de pectoral, posées sur

la poitrine, certainement les trois plus belles pier-

res que possédait l'individu.

En outre, dans les peintures néo-énéolithiques

des roches espagnoles (1) nous avons personnelle-

ment reconnu une Divinité, dont voici la descrip-

tion donnée par l'abbé Breuil :

« Une grande silhouette [paraissant élevée dans

« les airs] dont la tête est hérissée de deux lon-

« gues antennes droites, flanquées de Trois petites

(I) Explorées par l'abbé Breuil.



— 68 —

« Plumes. L' avant-bras, replié sur la poitrine,

« présente bien en évidence une main à Trois

« doigts. »

La Chaldée nous offre une figuration du même

genre : « La conception du Taureau divin exis-

« tait en Asie au IVe millénaire ; un cylindre éla-

« mite le représente Debout avec des mains à

« Trois doigts ramenées sur la poitrine » (1).

La conception d'une Divinité Unité-Trinité se

retrouve donc en Chaldée et, aux époques pré-

historiques, en Espagne.

Moret nous exposera, pour l'Egypte, la théorie

de la Théocratie thébaine « où tous les dieux de

« l'Egypte sont ramenés à un Triumvirat Divin ».

« Trois sont tous les dieux; Amon, Râ et Phtah

« [de ce Triumvirat] , le nom est caché, en tant

« qu'Amon. »

Et ailleurs, les « hymnes à Amon » sont des

exposés métaphysiques sur le Verbe Créateur et

« le Gouvernement de l'Univers par une Trinité-

« Unité. »

Mais il faut convenir qu'en Egée, la Trinité se

manifeste de façon vraiment frappante : le Tau-

reau = le Créateur, le Minotaure = le Dieu fait

Homme, deuxième personne de la Sainte Trinité ;

quant à la troisième personne, le Saint Esprit,

(1) GLOTZ: Civilisation Egéenne.



— 69 —

n'oublions pas que la Colombe « est l'Esprit qui

« sanctifie tous les Etres sur lesquels II se pose

« et que par Lui s'accomplit la possession di-

« víne » ( 1 ) .

Nous ne pensons pas trop nous avancer en émet-

tant l'hypothèse que nous avons ici la connaissance

de la Trinité — mieux même — des Trois Per-

sonnes de la Sainte Trinité.

Le Taureau chaldéen ou la Divinité espagnole

ne peuvent donc être que l'expression d'une idée

similaire: la croyance en la Trinité-Unité. Dès

lors, quoi d'étonnant si, en remontant le cours

des âges, nous retrouvons déjà au Moustiérien le

nombre Trois comme un nombre sacré, ou plutôt

divin.

Cette croyance persistera à travers les millé-

naires, puisqu'un siècle avant l'ère chrétienne, au

moment où le paganisme va crouler, le Vase de

Gundestrup nous garde les traces des plus antiques

traditions du genre humain : les Trois Taureaux,

— puis le Dieu gaulois, Dieu le Père, — la

Colombe (le Saint Esprit) prête à s'élancer sur

la tête de la Femme Divine; et l'attente, par celle-

ci, de la Maternité Divine. Encore et toujours

la Trinité...

L'homme, croyant en la Trinité, regardera tout

(I) GLOTZ: Civilisation Egéenne.



— 70 —

naturellement le nombre Trois comme un nom-

bre sacré ; et, aux époques préhistoriques, de même

d'ailleurs que dans l'antiquité historique, le Sacré

dominant tout, nous retrouverons ce nombre Trois

répété partout à satiété.

Dans les sanctuaires crétois, la « division tri-

« partite est de règle » (1). En Egypte, les

« hypostyles, dans les grands temples, sont à

« Trois nefs » (2) .

Les tombeaux des Pharaons (époque mem-

phite) comprennent Trois divisions ; c'est que

l'architecture des monuments religieux et les tom-

beaux [les Pharaoniques ou les Mastabas (3) ]

sont soumis au dogme.

(1) GLOTZ: Civilisation Egéenne.

(2) MORET : Nil et Civilisation Egyptienne.

(3) Tombeaux du Peuple.



CHAPITRE VI

Le Culte des Morts

Toutes les sépultures, voire les plus archaï-

ques des époques paléolithiques, témoignent de

la croyance en une seconde vie.

Morgan écrit en effet : « Dans les grottes de

« Grimaldi et autres cavernes, on a trouvé le

« mort enterré près de son foyer, entouré des

« objets qui lui étaient familiers. Cet usage, qui

« s'est continué jusqu'à la fin de l'époque de

« la pierre taillée, et qui, après l'apparition des

« métaux, a pris plus de force encore, montre

« que nos précurseurs sur le sol de la France

« possédaient déjà des notions sur le Culte des

« Morts, croyaient à la Vie Future, et, en consé-

« quence, à une Puissance Supérieure à celle

« des humains. Cette notion, d'ailleurs, n'est pas

« spéciale aux races qui ont habité l'Occident



— 72 —

« européen, à l'époque quaternaire, elle est uni-

« verselle. » (1).

« Le Magdalénien, déclare Peyrony, croyait

« à une survie; ce qui le prouve, c'est la manière

« dont il ensevelissait ses morts. »

Vers la fin du III
e millénaire, le suprême châ-

timent, en Babylonie, est la privation de sépul-

ture. Ecoutons les textes : « Que son cadavre

« tombe et n'obtienne pas de tombeau ! » (2) .

Dans la Grèce pré-hellénique, les « Coryban-

« tes avaient joint aux encouragements qu'ils

« donnaient à l'agriculture un bienfait impor-

« tant, celui de faire espérer aux Initiés les

« récompenses de la Vie Future » (3) .

Bien plus tard, les Celtes assureront que le

« séjour où les hommes doivent jouir d'une vie

« immortelle ne sera jamais détruit » (4).

La tradition de chaque contrée est donc là

pour transmettre la croyance des temps paléo-

lithiques.

Nous avons déjà dit que certains squelettes

moustériens portent sur la poitrine trois pierres;

ces pierres devaient constituer le Credo de leur

Foi en la Trinité Divine.

(1) J. DE MORGAN: L'Humanité Préhistorique.

(2) DELAPORTE: Civilisation Babylonienne.

(3) Encyclopédie.

(4) Id.



— 73 —

Mais voici mieux, car il nous reste à décrire la

sépulture de l'homme de la Chapelle-aux-Saints

(Corrèze) . « L'homme de la Chapelle-aux-Saints

« a été enseveli intentionnellement. II gisait au

« fond d'une fosse profonde de 30 centimètres,

« large de 1 mètre, longue de 1 m. 45, creusée

« dans un sol marneux, dur à entamer, et qui

« faisait contraste évident avec la couche archéo-

logique. Le corps était couché sur le dos, la

« tête calée par quelques pierres, le bras droit

« et les jambes repliés. Au-dessus de la tête, il

« y avait en connexion, l 'extrémité d'un métatar-

« sien d'un grand Bovidé et les deux premières

« phalanges : ce qui prouve que la patte avait été

« posée là avec sa chair. » ( 1 ) .

Ce dernier détail revêt une très grande impor-

tance, si nons supposons que le cadavre ait été

enseveli, comme celui de l'homme moustiérien,

avec la marque de ses croyances. La patte, le

Sabot du Bovidé appartiennent sans doute à un

Bovidé Divin, image du « Taureau du Ciel » ;

ils signifieront le Sabot du « Taureau-Grande-

Victime ». Nous retrouvons dans cette sépulture

la croyance ancestrale de l'Egypte. L'homme con-

naissait donc déjà le « Taureau-Grande-Victime »

et croyait à l'ìmmolation de son Dieu.

(I) Abbé LÉMOZI: Description de la sépulture de l'Homme de

La Chapelle aux Saints.



— 74 —

Les sépultures paléolithiques ne font que con-

firmer, une fois de plus, ce que nous avions com-

pris : la Foi en nos principaux mystères se retrouve

semblable, d'âge en âge, et cela depuis nos plus

anciens précurseurs.

Dès les temps les plus reculés, on constate que

tous les squelettes retrouvés sont ensevelis suivant

un rite : les corps sont repliés « dans l'attitude que

« prend le fœtus dans le sein de sa mère » ( 1 ) .

Tel l'homme naît, tel il veut retourner dans le

sein de sa mère primitive, la Terre. Est-ce à dire

qu'il est déjà matérialiste? Nous avons bien vu

que non. Mais il sait qu'il a été pétri d'un peu

de boue, et que « si le corps appartient à la

« Terre, l'Esprit est pour le Ciel » (2) .

Comme l'homme croit à une seconde vie, son

cadavre sera entouré de tout ce qu'il a aimé pen-

dant son existence, des produits de son industrie,

de provisions alimentaires, et des marques de ses

croyances ; indication nette que la vie continue,

même après la mort.

Donc, tout nous parle depuis le paléolithique :

les êtres, les choses, les objets. Le livre est ouvert,

il n'y a qu'à tourner la page et, si bien des passages

nous semblent encore obscurs, le peu que nous

déchiffrons permet de beaucoup entrevoir...

(1) MORET: Civilisation Egyptienne.

(2) Id.



CHAPITRE VII

Les Croix
r

aux Epoques préhistoriques

et historiques

Parmi les signes qui ressortent sur les parois

rocheuses de nos cavernes, nous avons relevé des

Croix de toutes sortes.

1 ° La Croix gammée, dont nous avons fourni

l'explication au chapitre du « Rédempteur », nous

semble signifier l'idée de « Pasteur ».

2° La Croix à quatre branches égales, idéo-

gramme de la « Vie Future ».

3° La Croix de Saint-André, signe abréviatif

de la Bipenne (1 ) .

(I) Ou double hache, un des fétiches du culte égéen. Le culte

de la hache se retrouve aussi en Asie, le Teshoub des Hittites

brandit la hache.



— 76 —

Une note donnée par l' Encyclopédie nous dit

que : « Sur les tombeaux situés près le Tanaïs

« (Perse) on trouvait des Croix; que ces Croix

« étaient l'emblème du Dieu qui préside aux

« Tombeaux. »

Le Dieu qui préside aux tombeaux et promet

la Vie future, l' Immortalité, n'est-ce pas le Fils

de Dieu ?

La note ajoute que « le temple de Sérapis à

« Alexandrie ayant été détruit dans le cours du

« IV
e siècle de notre ère, on trouva des Croix

« gravées sous plusieurs pierres dans l'intérieur de

« ses murs. Les chrétiens et les païens voulurent

« se prévaloir de cette découverte. Mais des gens

« qui se disaient instruits des hiéroglyphes et qui

« avaient embrassé la religion chrétienne, assu-

« rèrent que, suivant les règles des Egyptiens,

« la Croix signifiait « la Vie Future ». C'était

une représentation du Phallus ou du Tau sacré,

tous deux emblèmes de la Génération, et par

conséquent de la nouvelle vie que les morts

allaient acquérir dans les Champs-Elysées (1).

N'oublions pas que c'est dans le temple de

Sérapis (sous l'empire thébain) « que les Etran-

« gérs reconnaîtront la fusion d'Osiris avec le

« Taureau Apis » (2) .

(1) Encyclopédie.

(2) MORET: Le Nil et la Civilisation Egyptienne.



— 77 —

Réminiscence des anciens âges, le Taureau =

le Dieu Créateur devenu homme, mis à mort

par l'Esprit du Mal, le Démon. Oui, c'était bien

le Créateur lui-même qui s'offrira en victime

rédemptrice et, par son Immolation, ouvrira à

ses frères, les hommes, le royaume céleste.

Les pierres fondamentales du sanctuaire ne par-

lent-elles pas en découvrant les Croix, emblèmes

de la « Vie Future » ? et vraiment il nous sem-

ble que ce temple de Sérapis pourrait être appelé

le Temple du Rédempteur.

4° La Croix ansée, que l'on rencontre quel-

quefois, mais que nous n'avons pas jusque-là

remarquée dans les grottes préhistoriques, « se

« trouve ordinairement sur les obélisques, dans

« la main d'Osiris. Cet attribut, formé d'une

« Croix surmontée d'un cercle, était, suivant Rafin

« et Suidas, le symbole évident de la « Vie

« Future » ( 1 ) .

Rapprochons cette note de celle de Glotz :

« Sur une plaquette de Phaïstos, on voit des

« hommes affublés d'une dépouille sacrée, tenant

« la Croix ansée d'une main et faisant de l'autre

« le geste d'adoration. » (2) .

Nous ne saurions mieux faire que de citer le

(1) Encyclopédie.

(2) GLOTZ: Civilisation Egéenne.



— 78 —

très intéresant passage de Glotz au sujet de la

Croix en Egée :

« Sur les rhytons, la tête du Taureau porte

« au front une feuille de trèfle ou sur le front

« et les joues trois Croix. La Croix est, en effet,

« un des symboles usités dans la religion égéenne :

« Croix latine, Croix grecque, Croix de Saint-

« André, Croix gammée ou Swastika, toutes ces

« variétés existent en Crète. A Cnosse, le dépôt

« d'où l'on a tiré la Déesse aux Serpents, ren-

« fermait une Croix à branches égales, en mar-

« bre, une autre en faïence et une empreinte à

« la Croix allongée; la Croix de marbre a le

« dessous dépoli, ce qui indique qu'elle était fixée

« sur quelque objet en bois ou sur un mur. II

« ne peut s'agir là d'un motif simplement orne-

« mental. La Croix marque le front du Taureau,

« comme en Egypte, les flancs de la Vache Ha-

« thor; elle écartèle le Soleil, ou alterne avec

« lui. On la voit formée de deux bipennes posées

« à angle droit... Faut-il croire que l'emblème

« de la Croix a été apporté à Gaza avec le culte

« de Zeus Crétagénès, qu'il a pénétré en Pales-

« tine avec tant d'autres éléments de la civili-

se sation égéenne ? On peut hésiter. L'Orient

« aussi connut de bonne heure les signes cruci-

« formes; en Elam, on a relevé des Croix de

« toutes sortes, et le Swastika paraît partout, de



— 79 —

« l'Inde à la Troade... Mais dans la Crète seule,

« la Croix est plus qu'un simple talisman et paraît

« en rapport étroit avec la Divinité. Vingt-cinq

« siècles avant qu'Ezéchiel parle de gens qui se

« faisaient inciser au front le Tau ou Croix de

« Saint-Antoine, l'idole néolithique de Phaïstos

« porte sur les flancs le stigmate sacré. Déjà,

« même dans la mythologie crétoise, le signe de

« la Croix est transmis par la Déesse Mère à son

« Fils... — A une empreinte où le Swastika

« brille au-dessus de la Chèvre Divine, une autre

« fait pendant, où la Chèvre allaite le Divin

« Enfant. Avant de devenir simplement prophy-

« lactique, le Signe Sacré avait en Crète une

« valeur profondément mystique; il ne fera que

« reprendre son sens primitif, quand il symboli-

« sera dans une religion nouvelle le Fils de

« Dieu. » ( 1 ) .

Les signes cruciformes de nos cavernes doivent

donc avoir un sens religieux et non ornemental,

puisque dans la Crète néolithique, où nous rele-

vons tant de survivances des croyances paléoli-

thiques antérieures, la Croix revêt nettement le

caractère d'un symbole sacré.

(1) GLOTZ: Civilisation Egéenne.



CHAPITRE VIII

Les Arbres Sacrés

Les Arbres ont certainement joué un rôle aux

temps préhistoriques.

Quel était ce rôle et leur rendait-on un culte?

Dans la Crète néolithique, on dénombre com-

me sacrés : le Cyprès, le Pin, le Palmier, l'Oli-

vier, le Figuier et même le Platane.

Dans la vieille Egypte, on cite le Sez, le Cèdre,

le Sapin, le Cyprès, le Sycomore, arbres qui, selon

Moret, existent plutôt en Asie qu'en Egypte.

L'Assyrie nous présentera non seulement l'Ar-

bre, mais son fruit: la Pomme de Cèdre.

Le bois des Arbres sacrés tels que le Cyprès

et le Cèdre, servait à la construction des édifices

religieux et des barques sacrées. D'autres figu-

raient des symboles: le Zed égyptien, devenu un

fétiche, « ressemblant au tronc ébranché d'un



— 81 —

« arbre syrien » ( 1 ) , paraît avoir été la figure

de l'Humanité. En effet, le tronc de l'Arbre existe,

mais les branches en sont coupées, séparées; n'est-

ce pas l'image de l'Humanité dont les membres

sont dispersés? Le Zed rappelle donc, encore une

fois, une des nombreuses allégories mystérieuses

que personnifie Osiris, ce qui explique le rôle

important qu'on lui attribue dans les cérémonies

rituelles de ce Dieu.

Le Pharaon, représentant sur terre du Taureau

du Ciel, lors de certaines fêtes, redresse le Zed,

comme, dans la suite des siècles, au temps fixé

par le Créateur, l'Humanité sera relevée de sa

chute par la venue du Rédempteur.

Mais voici une série de conifères qui prennent

rang d'Arbres Sacrés :

1 ° — LE SAPIN « dont les textes disent qu'il

« vient d'Osiris ou que ses bruissements rappel-

« lent les plaintes du Dieu mort » (2) .

2° — LE PIN. — En Grèce, le temps de la

célébration des mystères de la Mère des Dieux

— que nous transformerions facilement en la Mère

de Dieu — était fixé à l'équinoxe du printemps.

« Les fêtes duraient trois jours. Le premier était

« triste. II était consacré à une cérémonie singu-

(1) MORET: Le Nil et la Civilisation Egyptienne.

(2) Id.

6



GRAVURE SUR LAME D'OS DE RAYMONDEN

(Extrait d'un ouvrage sur les Cavernes des Eyzies,

par Breuil, Capitan et Peyrony)



— 83 —

« lière, celle d'abattre un Pin, au milieu duquel

« était attachée la figure d'Attis, parce que son

« corps mutilé avait été, prétendait-on, découvert

« au pied d'un Pin par les prêtres de Rhée; le

« deuxième jour, on sonnait de la trompette; le

« troisième, on initiait. » ( 1 ) .

II s'agissait de célébrer la Mort et la Résur-

rection du Dieu; mais qu'on ne nous dise pas

qu'ici il s'agissait du Dieu de la Végétation, car,

dans ce cas, pourquoi attacher à un Pin la figure

d'Attis? Du reste, le mythe d'Attis se retrouve

en Phrygie, dans l'île de Samothrace avec Kad-

mille, et sur le mont Ida avec Kelmis. La croyance

est donc universelle.

3° — Pour en revenir aux Arbres Sacrés, nous

ajouterons que le Sapin, le Pin, le Sycomore ont

le feuillage sombre et triste; ce sont des arbres

funéraires, encore plantés sur les tombes dans nos

cimetières.

Après avoir étudié les Arbres Sacrés à l'aurore

des temps historiques, cherchons leur trace aux

époques paléolithiques. Nous ne pouvons espérer

en découvrir de nombreuses; mais la feuille suffit

pour identifier l'arbre, ce sera notre cas.

4° — Sur la Barque Sacrée [gravure sur os

de Raymonden (Chancelade, Dordogne) ] , déjà

(1) Encyclopédie.



PROCESSION RUSTIQUE

(Vase en stéatite de Haghia-Triada)

(Extrait de l'ouvrage de Glotz: Civilisation Egéenne)

v T



— 85 —

décrite, un des sept personnages tient en mains

une feuille qui paraît être celle du Palmier.

Le Palmier Sacré de l'Egée était donc déjà

considéré comme Arbre Sacré dans le Sud-Ouest

de la Gaule, bien avant le temps où nous voyons la

Barque Crétoise dans laquelle s'entassent une ving-

taine d'Initiés portant, eux aussi, des feuilles de

Palmier (1 ) .

5" — Transportons- nous en Espagne. Que sont

donc ces figures schématiques d'Hommes-Sapins

dessinées sur les roches de la région du Tage (2) ?

II est fort probable que l'Homme-Sapin représente

la Divinité, et si les néolithiques en ont fait figurer

un grand nombre, il ne faut sans doute l'attribuer

qu'à l'habitude des primitifs de répéter à satiété

l'idée qu'ils ont conçue.

Le Sapin, comme le Cyprès, a des branches

horizontales ; les branches reproduites dans les

peintures sont dénudées; mais sous l'écorce cir-

cule la sève, et cette sève ramènera les bour-

geons.

Remplaçons le tronc par le Dieu-Homme, nous

aurons peut-être l'explication de l'idéogramme,

d'autant plus que le Sapin nous est indiqué par

les textes égyptiens « comme venant d'Osiris »

(1) GLOTZ: Civilisation Egéenne.

(2) Abbé BREUIL: Peintures néo-énéolithiques espagnoles.



— 86 —

et que « ses bruissements rappellent les plaintes

« du Dieu mort » ( 1 ) .

6° — D'autre part, la Pomme de Pin et la

Pomme de Cèdre deviennent aussi des symboles.

En Assyrie, sur les bas-reliefs, « sont peints des

« Génies, en général, groupés par deux, tenant

« d'une main la situle et l'autre main approchant

« la Pomme de Cèdre d'un Arbre Sacré que

« domine un Disque ailé » (2) .

Les Ailes du Disque signifient « la Vitesse ».

Le Disque doit être, en Assyrie, comme ailleurs,

l'image figurée du Sauveur; il y a donc un rapport

étroit entre la Pomme détachée du Cèdre et la

Divinité.

En outre, nous avons constaté qu'en Egypte,

le trône du Pharaon était un assemblage de sym-

boles; en Assyrie, le même fait se reproduit. Seu-

lement, au lieu de reposer sur les « Sabots du

Taureau-Grande-Victime », le « trône de Senna-

« cherib se dressera sur quatre pieds en forme de

« Pommes de Cèdre » (3) — le fruit de l'Arbre

dont le bois est le plus précieux de tous.

Avant d'en terminer, il nous faut transcrire une

explication du sens métaphorique de la Pomme de

Pin donnée par un savant jurisconsulte du XVII
0

(1) MORET: Nil et Civilisation Egyptienne.

(2) DELAPORTE: Civilisation Assyrienne.

(3) Id.



— 87 —

siècle (1) : « Les Druides, nous dit-il, ont eu

« cela de commun avec les Cabalistes et autres

« professeurs de la théologie la plus secrète, que,

« pour la rendre contemptible au vulgaire, ils l'au-

« raient toujours couverte de quelque voile et

« connée plutôt à l'oreille fidèle qu'à la plume

« courante de leurs disciples et auditeurs. C'est

« le symbole de la Pomme de Pin, parce que

« ses pignons sont tout couverts d'écorce, et l'é-

« corce cachée dans d'infinis détours. »

Nous nous permettrons d'émettre une hypothèse

personnelle: la Pomme de Pin, comme la Pomme

de Cèdre, fruits de ces Arbres, sera détachée du

tronc lorsque le fruit sera mûr, lorsque l'heure de

la venue du Messie aura sonné. Jusqu'à sa matu-

rité, ce fruit se dérobe. Ne semble-t-il pas que

nous retrouvons déjà l'idée du Gui détaché rituel-

lement du Chêne druidique ? Même allégorie,

présentée sous de multiples formes, suivant les

contrées, suivant les langages.

LES ROSEAUX. — Parmi les plantes, il est

fait assez fréquemment mention du Roseau : en

Babylonie d'abord, puis en Egypte, le Roseau

a sa place dans le drame osirien, et, dès l'époque

thinite, on retrouve « le titre de Roi du Ro-

(I) ROUILLARD: La Parihénie.



— 88 —

seau » (1). Cette plante devait avoir une signi-

fication totémique. En tout cas, ce qu'il y a de

certain, c'est que nous avons reconnu dans les

peintures schématiques de l'Espagne un person-

nage tenant une longue branche de Roseau, dont

les feuilles touchent intentionnellement le sol.

LE Lis. — Enfin, en Egée, une fleur, le Lis,

tient une place considérable, soit auprès de la

Femme Divine, soit dans les décorations des Sanc-

tuaires et des Palais : Fleur à trois pointes, n'est-

elle pas encore, de notre temps, par sa blancheur

immaculée, l'emblème de la Vierge ?

En conclusion, existait-il un culte des Arbres

Sacrés ? Nous ne le pensons pas. A travers le

feuillage de ces Arbres, l'Homme percevait la

Divinité. Car le tronc de l'Arbre le plus beau, le

plus haut, était encore le symbole de Dieu. Si les

branches se chargeaient de guirlandes, d'ex-voto

de toutes sortes, ces offrandes étaient destinées à

l'Arbre en tant que représentant la Divinité.

L'Arbre devenait alors sacré, à la façon des

Piliers ou des Colonnes, et, même après la mort,

son tronc, en forme de cône, continuait à recevoir

les hommages.

Voilà probablement à quoi se borna la Dendo-

lâtrie.

(1) MORET: Nil et Civilisation Egyptienne.



— 89 —

Au reste, rien n'apparaît, dans les Cavernes

préhistoriques, nous permettant de relever les ves-

tiges d'un Culte des Arbres, et il faudra atteindre

l'époque celtique pour retrouver la survivance du

Chêne sacré.



CHAPITRE IX

Le Démon

La connaissance du Rédempteur entraîne for-

cément celle de la faute originelle, et, par suite,

la croyance à l'Esprit du Mal.

Nous puiserons dans nos grottes les documents

qui nous sont nécessaires, mais il nous faut aupa-

ravant consulter le culte des diverses contrées dont

nous nous sommes déjà occupés.

En Assyrie, des « tablettes couvertes de scènes

« religieuses servent d'amulettes contre les démons,

« le Musée du Louvre possède deux de ces monu-

« ments destinés à repousser les incursions de la

« "Labartou" » (1 ) .

On craint le Démon; mais cette crainte amène

précisément le désir de se le rendre favorable.

Ne nous étonnons pas de trouver « parfois le

(I) DELAPORTE: Civilisation Assyrienne.



— 91 —

« Démon Pazouzou sculpté dans la pierre et

« aussi reproduit en statuettes de bronze » ( 1 ) .

Toutefois, nous ne relevons ici aucune trace sen-

sible de culte, pas plus d'ailleurs que dans la

Babylonie.

Dans ce pays, « il n'y a pas de Dieu mauvais,

« le mal est causé dans le monde par des Esprits

« pervers, supérieurs peut-être à l'humanité, mais

« inférieurs aux dieux » (2) .

L'Assyrien, lui, n'a qu'une préoccupation :

chasser les Démons. La caste sacerdotale s'en

chargera. Ce sera, en effet, dans son sein que

se recruteront les Conjurateurs.

Comme on se sent près de la Magie, dès qu'on

parle de Conjurateurs !

« En temps ordinaire, la Divinité habite le

« corps de son serviteur; mais, contrainte de lui

« témoigner son mécontentement à cause du

« péché, elle se retire à l'écart, et, aussitôt, de

« mauvais démons viennent s'installer à sa place,

« avec leur cortège de maux et de misères... On

« retrouvera la bienveillance de son dieu par les

« rites d'expiation, les sacrifices, les purifications,

« et surtout par la prière accompagnée des atti-

« tudes et des gestes rituels. » (3) .

(1) DELAPORTE: Civilisation Babylonienne.

(2) Id.

(3) U.



— 92 —

Eloigner les Démons ! Cette formule revient

comme un leitmotiv dans toutes les régions, à

toutes les époques. « Le Scholiaste de Théocrite

« dit que les Anciens faisaient retentir de petites

« cloches dans les sacrifices d'expiation, dans les

« mystères des Kabires, des Corybantes et de

« Bacchus, qui n'étaient, selon la remarque de

« Saint Clément d'Alexandrie, que des expia-

« tions, parce qu'ils croyaient que le son de l'ai-

« ram chassait les souillures. Les clochettes étaient

« faites pour inspirer de la terreur aux ennemis

« et avaient pour objet d'éloigner les mauvais

« génies. » (1).

II ne peut subsister aucun doute ; dans les temps

très anciens, on redoute le Démon, on essaie de

se délivrer des Esprits pervers. Certes, nous trou-

vons dans ce qui précède des données déjà sérieu-

ses sur la croyance au Démon, mais nulle part

comme en Egypte nous ne recueillons de détails

aussi précis et aussi prolixes.

« Seth (le Démon) est figuré par un corps

« d'homme à tête de Lévrier (2) » ; par l'Ours,

l'Hippopotame, le Crocodile, le Serpent des Nuées

(Apophis) ou le Serpent vulgaire. U a des alliés.

L'Esprit du Mal ne se cache-t-il pas dans les

Fauves? Et le poisson oxyrhinque n'a-t-il pas aidé

(1) Encyclopédie.

(2) MORET: Civilisation Egyptienne.



— 93 —

Seth dans le drame osirien? Mais, en plus, il a

ses partisans, ceux qui lui rendent un culte pour

le fléchir, parce qu'ils le redoutent.

Seth est « le dieu colérique, hurleur, que

« personnifient l'orage, le vent funeste, le ton-

« nerre » ( 1 ) .

Rapprochons la description du Démon égyptien

de celle du Dieu aquitanique Abellion (2) . Son

nom, explique Philippon, qui n'est probablement

qu'une variante d'Avellion, paraît se rattacher à

l'éolien « Aúella », « tempête de vent » (3).

Abélion et Seth l'Ombrageux ont un rapport

frappant. La lutte des éléments est prise ici en

symbole de la lutte d'Horus, le Dieu de la

Lumière, contre l' Esprit des Ténèbres.

Mais Horus s'arme de la lance; il vengera

l'injure primordiale faite à son Père — par la

révolte des mauvais Anges — injure aggravée

par le péché originel, la faute première de l'Hom-

me contre son Créateur.

Et voici la punition : l'Humanité devient un

cadavre en état de décomposition, dont les mem-

bres dispersés sont comme des branches séparées

de leur tronc. Quel miracle opérera la réunion de

(1) MORET: Civilisation Egyptienne.

(2) PHILIPPON: Les Ibères.

(3) Id.



— 94 —

ces branches au tronc, et leur donnera une sève

nouvelle? La réponse n'est pas douteuse: ce sera

le miracle de la Rédemption.

L'homme, cependant, devra lutter contre son

adversaire de toujours, toute la durée de son exis-

tence. Toutefois, à partir de l'heure fixée par

Dieu, il ne luttera plus seul, car son Dieu, même

après son Immolation, vivra parmi ses créatures.

C'est donc ici que doit trouver place l'injonction

prophétique des Pyramides, injonction impérative

adressée à l'Etemel ennemi du genre humain :

« Tombe ! Sois renversé ! ! ! Je suis Râ » (1).

A travers des allégories sans nombre, nous sui-

vons la lutte d'Horus le Jeune contre Seth. Aidé

de ses Soldats, les Harponneurs, le fils d'Isis force

l'Hippopotame (Seth) à sortir des marais fan-

geux où il se cache; on le détruit et, en même

temps, on fonde des sanctuaires. « Les scènes

« représentées dans les tombeaux égyptiens, et

« à toute époque, évoquent les luttes entre Horus,

« fils d'Isis, et l'Hippopotame, sous lequel se

« dissimule Seth. » (2) .

De même que le Créateur « a beaucoup de

« noms et beaucoup de formes », de même Seth

sera représenté par divers animaux typhoniens. On

lui rendra un culte sous la forme du crocodile,

(1) Texte des Pyramides cité par Moret (Râ signifie Créateur).

(2) MORET: Civilisation Egyptienne.



— 95 —

on le mettra Faucon sur un pavois, l'égal d'Horus

le Jeune : les « deux dieux » dans le V
e
 Nome ( 1 ) ;

puis, comme si on appréhendait de commettre une

faute, partout on établira la domination d'Horus

sur Seth. Le Faucon divin plante ses serres sur

le dos de l'Oryx Blanc, et, dans les textes des

Pyramides, nous lirons : « Horus a empoigné

« Seth et il l'a mis sous toi, ô Osiris. » « ...Tu

« es plus grand que lui. Tu es né avant lui, ta

« qualité surpasse la sienne. » (2) .

Nouvelle allégorie, dont la signification est

probablement identique: « En haute Egypte, le

« crocodile, Enseigne du VI
0
 Nome, est figuré

« à l'époque historique avec un couteau fiché dans

« l'œil, tué ou mutilé après combat » (3) . N'est-

ce pas, une fois de plus, la répétition de l'antique

tradition d'Horus, vengeur de son Père ?

Enfin, nous reverrons encore Seth sous la four-

rure de l'Ours et sous l'aspect du Lévrier; et

comme il est un « dieu de l'Univers » (4) nous le

découvrirons en Occident, facile à reconnaître, car

ses formes, pour être nombreuses, n'ont pas varié.

Nous passerons donc à présent, sans transition,

aux temps quaternaires.

(1) MORET: Civilisation Egyptienne.

(2) Id.

(3) Id.

(4) Id.



— 96 —

Laissons parler l'abbé Lémozi et le comte

Begoùen : « Dans un recoin très caché de la

« grotte-temple de Pech-Merle, deux (1) têtes

« d'ours gisaient, à peine enfouies dans l'argile,

« l'une dans la position naturelle, l'autre ren-

« versée. Elles sont en parfait état de conser-

« vation et ont appartenu à des ours de forte

« taille. Ces têtes intactes ne portent aucune trace

« de brisure et il est clair que leur moelle n'a

« jamais été extraite par l'homme, ou par un

« animal. Au sujet des crânes d'ours de "l'Os-

« suaire" j'écrivais à M. le comte Begoùen le

« 30 janvier 1927: Le fait qui retient l'attention,

« c'est que les têtes sont séparées du corps. Est-ce

« le fait de l'eau d'une autre caverne, ou est-ce

« le fait de l'Homme ? Une inondation aurait

« déposé ça et là les os longs des corps, aussi

« bien que les têtes. Or, les ossements compo-

« sant les divers membres sont réunis dans une

« fosse commune, tandis que les têtes sont loin

« de là... II reste que l'homme a pu intervenir,

« pour accomplir autour de ces têtes quelques

« rites de « conjuration », ayant pour but d'écar-

« ter les animaux mangeurs d'hommes... Le comte

« Begoùen me répondit le 1
01
 février : « Les faits

« que vous me signalez sont des plus curieux et

<< confirment pleinement d'autres découvertes de

(1) II y avait en totalité quatre têtes d'Ours.



— 97 —

« ce genre. On a, en effet, trouvé en Suisse, dans

« une grotte peut-être pré-moustiérienne, des crâ-

« nés du « Grand Ours », ensevelis dans des

« cistes de pierre, et orientés tous dans le même

« sens. Dans une autre grotte, en Allemagne, les

« crânes étaient entourés et couverts de charbon,

« un placement intentionnel, et par conséquent

« rituel, paraît indéniable. J'ai hâte d'aller à

« Cabrerets voir l'épreuve nouvelle d'un vieux,

« très vieux rite magique. »

Nous voilà donc, à Cabrerets, en présence de

l'Ours et de rites spéciaux. Ces rites ne sont pas,

à coup sûr, pour la multiplication de l'espèce.

Sont-ce des rites de Conjuration pour éloigner les

animaux malfaisants de l'habitat de l'homme ?

Nous ne le croyons pas davantage. A notre

opinion, il vaut infiniment mieux en chercher

l'explication dans les données fournies par

l'Egypte.

Nous avons vu que l'Ours est une des repré-

sentations de Seth. L'homme de l'âge du Renne

craint le Démon, il veùt le détruire ; mais en même

temps, à titre de Dieu puissant de « l'Univers »,

il est possible qu'il lui rende un culte.

« Aux Pyramides, et dans certains tombeaux,

« des signes de l'écriture qui représentent des

7



— 98 —

« hommes sont souvent mutilés, incomplets; les

« signes des animaux, surtout dangereux, Ser-

« pents, Fauves, sont coupés par le milieu ou

« privés de tête. » ( 1 ) .

Cette suppression de la tête est donc un signe

de destruction. Toutefois, la tête, considérée com-

me la partie noble de l'animal, recevra peut-être

les hommages de l'homme quaternaire.

Par le comte Begoùen, nous apprenons que

ces vieux rites apparaissent dès le pré-moustiérien.

Donc, au Moustiérien et à l'Aurignacien, l'Ours

joue un rôle dans le culte. L'Espagne va encore

confirmer cette thèse : dans les peintures néoli-

thiques, un dessin schématique très apparent pré-

sente, placée intentionnellement en évidence, la

lourde silhouette de l'Ours, le corps parfaitement

reconnaissable, la tête simplement figurée par un

trait, sorte de virgule à l'envers.

Les maillons de la chaîne se soudent et nous

mènent tout droit en Egypte; les textes des Pyra-

mides achèvent de donner la clé du mystère :

l'Ours, à toutes les époques préhistoriques, figure

le Démon.

Mais voici que l'Egée nous le présente, tantôt

sous la carapace du Saurien, tantôt sous celle de

(1) MORET: Civilisation Egyptienne.



— 99 —

l'Hippopotame. Et « plus tard, en Attique » ■—■

rappel des temps paléolithiques — « le culte d'Ar-

« témis Brauronia sera célébré par des jeunes

« filles déguisées en Ourses » ( 1 ) .

Au sujet du Saurien, souvenons-nous des Sau-

riens prêts à dévorer la poche de laitance du

Poisson des Eyzies.

II est bien évident que les croyances égéennes

et égyptiennes ne sont que les survivances des

croyances antérieures, et voilà comment il nous

est permis d'avoir la clé des mystérieux rébus et

des symboles de nos cavernes préhistoriques.

Avant de clore ce chapitre, nous nous devons

d'exposer au lecteur la controverse qui s'est ou-

verte entre plusieurs savants. Elle nous est détaillée

tout au long par l'abbé Lémozi et ne manque

pas d'intérêt.

« Examinons, écrit celui-ci, les figurations

« anthropo-zoomorphiques qui sont très íréquen-

« tes. La tête est souvent celle d'un animal et

« le corps celui d'un homme. Quelle signification

« leur donner? D'après S. Reinach, ces figures

« ne seraient que des "Ratapas". D'après Spen-

« cer, qui a fait une étude sur les Australiens

« (1912-1914), les "Ratapas" seraient des em-

(I) GLOTZ: Civilisation Egéenne.



— 100 —

« bryons d'enfants renfermés dans divers objets,

« tels que arbre, rocher, source, etc.. et qui

« produiraient des conceptions miraculeuses, en

« dehors de tout rapport de sexe. L'hypothèse

« de M. Reinach est combattue par le Père Mai-

« nage. Cette croyance, dit ce dernier, est parti-

« culière aux Australiens ; encore n'est-il pas bien

« sûr que les Australiens ne soient pas initiés au

« sujet de l'origine de la vie. S. Reinach fait

« remarquer que la foi aux naissances miracu-

« leuses s'était répandue dans les religions an-

« ciennes. La réponse est la suivante : Si on

« croyait au miracle, qui est une exception, on

« savait donc à quoi s'en tenir dans les cas ordi-

« naires. M. Reinach appuie son hypothèse sur

« un bâton de commandement trouvé à Teyjat

« (Dordogne) . »

Nous ferons remarquer que c'est pour en arriver

au bâton de Teyjat que nous avons cité les exposés

de Reinach, Spencer et Mainage.

« Les trois Diablotins, continue Lémozi, ne

« peuvent être des "Ratapas" de la figuration

« chevaline qui est à côté, puisque cette figuration

« est du sexe masculin. Au reste, en Australie,

« il n'y a pas de "Ratapas" d'animaux. L'hypo-

« thèse de M. Reinach n'est donc pas scientifi-

« quement démontrée et manque de fondement

« ethnographique. »



— 10! —

Naturellement, nous nous rangeons à l'opinion

de l'abbé Lémozi, car voici la description des

trois figurations, objet de la discussion : La tête

a une ressemblance marquée avec celle du Cha-

mois, le corps est couvert de piquants serrés et

acérés semblables à ceux d'un Porc-Epic. Les

jambes grêles, mais dégagées, sont terminées, pour

la première figuration, par une sorte de griffe;

pour la deuxième, par deux pieds, moins bien

formés, toutefois, que ceux de la troisième, dont

on voit soit les doigts, soit les ongles.

On peut remarquer sur chacune des trois têtes,

une paire d'oreilles pointues et une corne. II est

bien évident que l'artiste a voulu représenter une

famille de « Diablotins », composée du père, de

la mère et de l'enfant.

Le Chamois possède la même qualité que le

Lévrier, il est connu pour son agilité et sa rapidité.

L'idée de l'homme paléolithique doit être la

même que celle du néolithique et de l'Egyptien

des premiers âges: nous nous trouvons en présence

de l'ancêtre du « Sabis » des Arabes sabéens (1) .

La désignation faite par Capitan, Breuil et

Peyrony, relatant « trois diablotins », nous paraît

exacte.

(1) Paniagua.



— 102 —

Nous pensons avoir démontré que l'homme

croyait au Démon, aux Esprits pervers; qu'il les

représentait sous diverses formes. L'image du

Bâton de Teyjat n'est qu'une forme différenciée

d'une idée identique (1) que nous retrouverons

ailleurs dans la suite des temps.

(1) Idée de rapidité, de vitesse.



CHAPITRE X

Magie et Astrologie

La Magie côtoie le Culte, nous l'avons déjà

dit, mais elle suit aussi le Démon. Les incan-

tations servent souvent, dans la pensée des popu-

lations primitives, à empêcher un mal que l'on

prévoit, ou bien encore, la Divinité n'exauçant

pas toujours à point nommé les demandes des

hommes, ceux-ci s'adressent à la Puissance Téné-

breuse pour forcer le Destin par des paroles, des

attitudes, des gestes, même des rites — imitation

des rites religieux.

La créature essaie de violenter la volonté du

Créateur; elle veut arracher le secret du destin,

et pour cela elle emploie le commandement, au

lieu de la prière. En somme, l'homme, en état

de révolte, tend à devenir l'égal de la divinité.

Son allié naturel sera le Démon.

La Magie a certainement existé dès l'antiquité



la plus reculée; il est' fort probable qu'elle était

connue et pratiquée au Paléolithique; mais en

trouvons-nous des traces absolument certaines dans

nos cavernes ? II faut bien l'avouer, nous ne les

voyons pas clairement. Tous les chasseurs et

pêcheurs de l'âge du Renne n'étaient sans doute

pas des conjurateurs. Par exemple, l'attitude

d'attente, presque morne, du chasseur de Laussel

(Les Eyzies, Dordogne) ne prête guère à cette

supposition. Le personnage paraît guetter le gibier

dans un état de calme profond. Par contre, nous

avons relevé dans les peintures espagnoles (1)

une scène très certainement magique où Seth,

sous la forme connue d'un corps d'homme à tête

de lévrier, tient un rôle de premier plan. La scène

étant pornographique, nous n'en donnerons pas

le détail.

Dans les Cavernes de la Vézère (Dordogne) ,

on constate sur le Poisson de l'Abri Lartet des

traces d'anneaux cassés. Ces anneaux auraient servi

« à suspendre les offrandes faites à la suite d'in-

« cantations devant l'image, pour favoriser la

« pêche ou la multiplication de ce Poisson » (2) .

En ce cas, que signifieraient la Corbeille, le Fau-

con, les Sauriens, la Croix qui composent l'en-

semble d'un véritable rébus ? Dans aucune des

(1) Abbé BREUIL: Description des peintures espagnoles.

(2) Peyrony.



— 105 —

grottes des Eyzies, nous ne repérons une indi-

cation de rites magiques.

A Cabrerets (Lot) , les Ours décapités peuvent

s'expliquer, soit qu'on rende un culte à l'Esprit

du Mal, que l'on redoute, soit qu'au contraire on

le mutile dans une pensée de destruction. Dans

ce dernier cas, il y aurait eu, peut-être, incan-

tation avant le rite de destruction.

Les danses ne sont nullement magiques, mais

cultuelles.

Quant aux bêtes percées de traits, nous dou-

tons forts qu'il s'agisse d'envoûtement. Pourquoi

envoûter un bovidé ou des bêtes inoffensives? Cela

paraît incompréhensible. II en est de même des

mains, les « prises de possession » nous semblent

problématiques. Les mains ont évidemment plu-

sieurs significations, puisque, selon Glotz, on en

a relevé en Crète treize variétés. Mais lesquelles?

Au sujet du tableau de Cabrerets (1), repré-

sentant la scène des chevaux, s'il s'agissait pour

les mains figurées sur les équidés d'une prise de

possession, que veulent dire les différentes têtes

posées sur les corps des chevaux? Les Capuchons,

chers à l'Egypte? L'énigme reste à déchiffrer; à

notre avis, nous n'y voyons pas de Magie.

D'ailleurs, relativement à ces différentes ques-

(1) Grotte-Temple de Pech-Merle (Lot).



— 106 —

tions, nous nous rallions à l'opinion de Piette :

« Les renard, loup, hyène, serpent, animaux non

« comestibles, sont peu figurés [dans les grottes] ,

« assez cependant pour contredire la récente thèse

« de l'envoûtement ou attirance magique des ani-

« maux désirables, qui est une des fâcheuses fan-

« taisies de la préhistoire. »

II est bien entendu que nous ne voulons cepen-

dant pas nier entièrement le rôle de la Magie à

l'époque quaternaire; nous nous bornons à répéter

que nous ne le découvrons pas fréquemment de

façon certaine.

Par contre, on pourra lire, dans nos Cavernes,

l'ensemble d'une Religion, et cette Religion est

la nôtre, remontant aux origines les plus reculées.

D'où cette déduction : peu de Magie, mais beau-

coup de documents religieux.

Déchelette comprenait déjà la voie qui s'ou-

vrait en ce sens, lorsqu'il écrivait : « On voit

« combien les progrès de la science préhistorique

« ont gravement compromis l'ancienne théorie

« refusant à l'homme quaternaire toute concep-

« tion d'ordre religieux. Les chasseurs de renne

« eurent leurs sanctuaires, et la découverte de

« ces mystérieuses galeries démontrant la vaste

« dispersion de certaines croyances, comptera

« parmi les plus belles conquêtes de la préhis-



— 107 —

« toire » (1). Déchelette discernait donc, dans

l'art pariétal des grottes paléolithiques, des croyan-

ces, non pas magiques, mais religieuses.

Nous devons pourtant ajouter qu'en Asie, la

Magie fut en faveur à une époque très ancienne:

« Certains rois d'Assyrie faisaient rechercher pour

« leur bibliothèque les textes anciens, et plus

« particulièrement ceux qui se rapportaient à la

« Magie. » (2) .

La Médecine, à cette époque reculée, n'était

qu'une des formes de la Sorcellerie. Le Sorcier

devenait le Médecin.

Alors qu'en Babylonie, « dans une période qui

« remonte au delà de l'an 3.000 avant notre

« Ere » (3) on déchiffre de nombreuses formules

magiques, des incantations, on trouve sur des tablet-

tes I'emploi de talismans et on tire surtout des pré-

sages « d'après l'observation des astres » (4) .

Nous voilà déjà en face de l'Astrologie.

A son tour, l'Egyptien — est-ce comme héri-

tier d'une lointaine patrie primitive? — pratiquera

aussi la Magie Noire et Blanche. « Autour du

« Roi, les savants experts en Magie compteront

« parmi ses Conseillers » (5) . La Magie se glis-

(1) Déchelette, cité par Lémozi.

(2) DELAPORTE: Civilisation Assyrienne.

(3) Id.

(4) Id.

(5) MORET: Civilisation Egyptienne.



— 108 —

sera même parmi la classe sacerdotale, car « le

« prêtre adore et protège le dieu par des moyens

«* qui ne diffèrent guère des recettes employées

« par les Magiciens » (1).

Nous retrouverons encore la Magie chez les

Celtes. Toujours et partout, la Magie côtoiera

le Culte; elle est personnifiée par le Singe, placé

à côté de la Femme Divine, dans la sacristie de

Cnosse (Crète) ; mais n'oublions pas que, sous

cette peau de Singe, se dissimule encore l'arti-

ficieux Démon. La Magie est le Singe de la Reli-

gion, son origine est démoniaque. La Science doit

naturellement détruire la Magie.

Dès les temps les plus anciens, les hommes ont

étudié l'Astronomie ; mais, là comme ailleurs, Satan

reparaît aussitôt, et de cette science, progrès réel

de l'humanité, il fait sortir l'Astrologie.

Dieu a caché à l'homme son destin. L'Astro-

logie le lui fera connaître; et, à l'époque histo-

rique, nous verrons Sargon, roi de Babylone, n'en-

treprendre une expédition que d'après les avis de

son astrologue.

La Magie avait conquis un rang officiel. L'As-

trologie s'installera sur le même plan. Souvent,

elle se mêle à l'Astronomie. « Ce n'est pas par

« hasard que les prêtres d'Héliopolis s'appellent

(1) MORET: Civilisation Egyptienne.



— 109 —

« "Ceux qui voient" et que le Grand Prêtre porte

« le nom de "Grand Voyeur" » (1).

Des tables d'étoiles ont été découvertes en

Egypte, et nous nous demandons si les associa-

tions de points rouges qu'on observe dans la Grotte

des Merveilles à Roc-Amadour (Lot) ne repré-

senteraient pas certaines constellations; nous sou-

mettons cette hypothèse à l'appréciation du touriste.

(1) MORET: Civilisation Egyptienne.



CHAPITRE XI

Traces du Culte

aux Temps paléolithiques

Les Prêtresses. —■ La pensée religieuse qui do-

mine l'humanité aux temps paléolithiques est une

pensée d'attente : attente d'une Vierge - Mère,

Femme divine et humaine, —■ attente d'un Ré-

dempteur. Car ce n'était pas impunément que le

Créateur avait dit à ses créatures : « Vos péchés

vous sont remis. » [Texte des Pyramides, inter-

prétation de N avilie et Maspero (1).]

Ne nous étonnons donc pas que la femme ait

joué un rôle important dans les cérémonies cul-

tuelles; la Femme Divine devait avoir ses Prê-

tresses.

Ici, une remarque s'impose: toutes les "Mains"

gravées dans nos cavernes sont des mains de fem-

(1) Cité par Moret: Civilisation Egyptienne.



au

— 111 —

mes. Nous émettons l'hypothèse que, tout au moins,

certaines de ces mains doivent signifier une mar-

que, sorte de signature, un idéogramme dont le

sens équivaudrait à « Ici, il y a une Prêtresse ».

Et les petits points en connexion avec la Main

pourraient bien être une numération — soit qu'il

y ait plusieurs prêtresses à la fois dans un sanc-

tuaire, soit que, plus vraisemblablement, les points

dénombrent une succession de prêtresses.

Aux Eyzies, nous avons découvert, dans une

scène pornographique, que l'Aurignacien connais-

sait la numération par ses doigts; de là à compter

par points, la distance a pu être franchie. Nous

pensons donc que certaines mains sont l'idéo-

gramme de prêtresse.

Cette hypothèse sera encore renforcée par Glotz,

lorsqu'il écrit : « Des jeunes filles, toutes petites,

« se montrent, mais rarement, dans les scènes reli-

« gieuses. On en voit deux près de la déesse qui

« lui offrent des fleurs et des fruits, et deux aussi

« qui dansent devant un enclos sacré » ( 1 ) .

Cette scène date des époques minoennes; mais

nous entendrons le même son de cloche en Egypte

(époque bubastite) .

« L'adoratrice du Dieu [à Thèbes] ...ne se

« mariant pas avec un être mortel, n'avait pas

(I) GLOTZ: Ciûilisation Egéenne.



vì."
-r\ v\>

-5:*

r'X
. î>v'>,

Wí

(Extrait d'un fascicule de Peyrony sur la Grotte des Merveilles à Roc-Amadour)



— 113 —

« d'enfant, mais elle adoptait une jeune fille qui

« lui succédait dans sa fonction sacerdotale. » (1 ) .

La tradition cultuelle ne se perd ni en Egypte,

ni en Egée. Nous retrouverons pendant des millé-

naires la Grande Prêtresse égyptienne associée à

une jeune fille (toute petite) qu'elle initie, en vue

de la remplacer plus tard dans ses fonctions.

Or, nous savons combien la Crète minoenne

et l'Egypte pharaonique étaient attachées au culte

primitif; combien ces deux pays dans les céré-

monies religieuses rappelaient scrupuleusement les

croyances des anciens âges, jusque même dans le

costume — quelquefois très sommaire — par res-

pect pour la tradition des ancêtres. II est donc

fort à croire que l'enfant, futur successeur de la

Prêtresse, avait déjà sa place marquée aux temps

quaternaires.

Nous pensons, en effet, l 'avoir retrouvée plu-

sieurs fois dans nos cavernes : Qu'est-ce donc,

dans la grotte de Roc-Amadour, que cette em-

preinte d'une mignonne main de fillette? Des points

ne l'entourent pas, car ce sera probablement cette

jeune fille qui inscrira plus tard le point marqué

à côté de la main de sa devancière, lorsqu'elle

prendra sa place dans ce lieu sacré.

Et voici de nouveau, à Pech-Merle (2) , le sou-

(1) MORET: Civilisation Egyptienne.

(2) Grotte-Temple de Pech-Merle (Cabrerets, Lot).

8



— 114 —

venir de l'enfant. A Roc-Amadour, la main; à

Pech-Merle, le pied.

Laissons parler l'abbé Lémozi : « Les emprein-

« tes de pas [dans la grotte de Pech-Merle]

« sont au moins au nombre de onze. Deux sur-

« tout sont très apparentes ; elles ont été produites

« par deux individus, puisque certaines traces

« mesurent 24 centimètres. C'est la moyenne de

« la longueur d'un pied de femme ou d'un ado-

« lescent, tandis que les empreintes de 18 centi-

« mètres se rapportent à coup sûr à une jeune

« personne. Les empreintes de 24 centimètres doi-

« vent appartenir à une femme, ainsi que l'indique

« la délicatesse de forme du talon. Les traces

« humaines sont accompagnées de deux emprein-

« tes de bâton, dont le bout mesurait 3 centimètres

« de diamètre. Le bâton était promené oblique-

« ment sur le sol, et à chaque arrêt de la per-

« sonne, il s'enfonçait dans l'argile de 2 ou 3

« centimètres, après avoir laissé un petit tracé

« bien caractéristique. Les pieds étaient absolu-

« ment nus, les promeneurs s'arrêtaient de temps

« en temps. Cet arrêt est bien marqué par le

« rapprochement des empreintes et aussi par les

« traces de bâton pénétrant dans le sol. Cet en-

« semble d'éléments fait penser à une femme,

« artiste ou prêtresse, venue là peut-être pour

« quelque cérémonie et accompagnée de son en-



« fant. Celui-ci, peut-être un jeune initié, tour-

« nait timidement autour d'elle, dans tous les

« sens, sans s'écarter de plus de 50 cm. » (1).

Nous devons demeurer dans le domaine des

hypothèses. Mais notre impression se rapproche

de celle de M. l'abbé Lémozi : une prêtresse

accompagnée d'une jeune initiée, accomplissant

une cérémonie rituelle. Nous nous risquerons même

à dépasser la pensée de l'auteur et à dire: Pour-

quoi pas déjà l'initiation à la Danse sacrée ?

En tout cas, nous croyons à la présence de Prê-

tresses dans nos cavernes. Elles nous suivront dans

l'Egée, revêtues du costume rituel en peau de

bête mouchetée, sans omettre l'appendice de la

queue, survivance du costume des temps primitifs.

Peut-être, « pour ressembler davantage à la

« déesse, les Prêtresses se montraient-elles, à

« l'occasion, nues jusqu'à la taille » (2) .

Plus tard, en Asie, les Prêtresses appartien-

nent à la caste sociale la plus élevée. Elles rem-

plissent les rôles de grandes Prêtresses, d' Incan-

tatrices, de Devineresses ou de Chanteuses. II

existe des Congrégations de femmes.

Les Prêtresses égyptiennes sont célèbres, et leur

renom s'étend au loin. Enfin, chez les Celtes, les

(1) Abbé LÉMOZI : La groile-temple de Pech-Merle.

(2) GLOTZ: La Civilisation Egéenne.



CÔTE GRAVÉE DE L'ABRI DU CHÂTEAU DES EYZIES

(Extrait d'un ouvrage de Capitan, Breuil et Peyrony)



— 117 —

femmes sont associées au culte, et leurs avis pré-

valent souvent dans les délibérations des Assem-

blées de printemps, où l'on doit décider de la

paix ou de la guerre.

Nous voilà bien loin de la Prêtresse des temps

quaternaires. Mais les Asiatiques, les Egéennes,

les Egyptiennes ne nous racontent-elles pas qu'elles

ont eu des devancières dont elles gardent pieuse-

ment, et même jalousement, la tradition cultuelle.

Les Initias. — Les Prêtresses ne nous feront

cependant pas oublier le rôle de l'homme dans

le culte paléolithique, Bien plus que la Femme,

l'Initié nous a laissé des traces. Comme nous allons

facilement reconnaître une ébauche de Confrérie,

dès les premiers âges de l'humanité !

Embryon de caste sacerdotale, les sept person-

nages accomplissant une procession rituelle et ren-

dant leurs hommages devant l'image d'un Bison,

plus grand que nature, le Bison Divin. Et encore

les quatorze individus, escortant dans la Barque

Sacrée les reliques du Bison-Grande-Victime.

Dans l'une et l'autre de ces scènes, on perçoit

déjà l'indice d'une hiérarchie naissante. Un per-

sonnage se distingue nettement des autres: dans

la première image, il se poste en avant; dans la

deuxième, il porte une Palme qui nous semble



— 118 —

être une feuille de Palmier. Ces deux scènes suffi-

sent pour donner l'idée de ce qu'était, à ces âges

reculés, l'ébauche d'une caste sacerdotale.

Sous quel nom cette confrérie existait-elle ? Ici,

à défaut d'écriture, le mystère demeure complet.

Ce n'est que dans la suite des temps et dans des

contrées différentes, que nous trouvons les noms

des Telchines, des Corybantes, des Dactyles et

des Courètes, des Chalybes ou Prêtres chaldéens,

des Cabires, des Prophètes égyptiens, et enfin des

Druides.

Les données manquent sur les Telchines. II n'en

est pas de même des Chaldéens. « Cette appel-

« lation ne convenait qu'à une famille ou à une

« tribu de gens qui s'appliquaient dès l'enfance

« à la recherche des choses naturelles, à l'obser-

« vations des astres et au culte des Dieux, à peu

« près comme les Mages de Perse et les Brah-

« manès des Indes » (1). Strabon prétend qu'au-

trefois ils s'appelaient Chalybes.

Quant aux Courètes, l'île de Crète était, disait-

on, leur patrie. « Gégennes, ou enfants de la

« Terre et ministres de Rhée sont des titres suf-

« fìsants pour prouver qu'ils adoraient très ancien-

« nement cette divinité à laquelle ils associaient

« "Ouranos" ou le Ciel » (2) .

(1) Encyclopédie.

(2) Id.



— 119 —

Que voilà bien les croyances cretoises, vues à

travers les brouillards du paganisme! Ce mélange

du Ciel et de Rhée devient incompréhensible, alors

que le mystère des Courètes est si beau! Ceux-ci

sont, en effet, les ministres de la Mère Divine,

créature humaine et céleste. Le Ciel s'est joint à

la Terre — Ouranos à Gé — pour le mystère

de l'Incarnation.

« Les Courètes se confondaient, croyait-on,

« avec les Corybantes et avec les Dactyles phry-

« giens du Mont Ida » (1).

Après avoir examiné attentivement cette ques-

tion, nous pensons que la caste sacerdotale dont

nous parlons se divisait en plusieurs classes. Le

mot « dactylique » était, dans l'ancienne musique,

un rythme dont la mesure se partageait « en deux

temps inégaux ». Plusieurs auteurs se mettent

d'accord sur une signification musicale.

II est fort probable que les Dactyles s'occupaient

spécialement de la musique sacrée; n'oublions pas

d'ajouter qu'Orphée fit partie de la confrérie des

Dactyles, et la tradition nous fait connaître qu'il

initia Midas au mystère de Rhée (2) .

D'autre part, les Corybantes « fabriquaient des

(1) Encyclopédie.

(2) II n'est donc pas surprenant de retrouver Orphée sur les

tombeaux des Catacombes; n'était-il pas un des ministres précur-

seurs du culte chrétien?



— 120 —

« armes défensives (?) ; ils étaient voués au culte

« de la Mère des Dieux et sautaient en cadence

« dans ses fêtes » ( 1 ) . Fonction différente de

celle des Dactyles dans les cérémonies cultuelles.

II s'agissait sans doute d'une seconde partie de la

caste sacerdotale chargée de fabriquer les armes:

boucliers, bipennes, javelots, dont l'usage était ri-

tuel et, par suite, nécessaire au culte. Ces armes,

ils les répandaient au loin, et, en même temps,

ils devaient exercer la fonction de Prêtres dan-

seurs.

En résumé, il est à croire que les Courètes, les

Corybantes et les Dactyles composaient une

même caste sacerdotale.

II n'en était pas de même des Cabires, voisins

des Dactyles d'Asie, sortes de jongleurs, devins,

sorciers, approchant plus de la Magie que de la

Religion.

Pour terminer, nous ne dirons qu'un mot des

Prophètes égyptiens. Ils étaient fortement hiérar-

chisés, et, dans les temples, la partie mystérieuse

et secrète, « le Saint des Saints », n'était ouvert

qu'à 1' « Ouab » le Pur (2) . Une inscrpition, au

bon endroit, prévenait les fidèles: « Ici, il n'entre

que les Purs. » (3) .

(1) Encyclopédie.

(2) MORET: Civilisalion Egyptienne.

(3) Id.



— 121

! i CHEF EST LE GRAND-PRÊTRE. — Dans

tous les pays, au chef, au roi, revenait l'honneur

d'occuper la fonction de Grand-Prêtre. La raison

en est qu'une fois « sacré », ce Chef devient le

représentant de Dieu sur terre : Minos est son

Vicaire; le Pharaon, par l'Osirification (1) sera

Osiris lui-même, mais déléguera un officiant pour

le remplacer dans les temples. Toutefois, pour

mieux s'identifier avec la divinité, le Pharaon pren-

dra jusqu'au nom de son Dieu.

Cet usage se constate avec évidence, lors de

l'hérésie de Ikhounaton. Le roi force sa famille

à changer de nom, et en particulier son gendre,

son futur successeur, Toutankhamon. Celui-ci se

nommera Thoutankaton, car le nouveau Dieu

qu'impose Ikhounaton est Aton « le Disque So-

laire d'où naît la Lumière » (2) , et non plus

Amon. Si les Pharaons sont l'image vivante du

Dieu sur terre et prennent comme patron tantôt

Amon, tantôt Thot et tant d'autres, Minos, lui,

se contente d'un titre plus modeste : il se dira uni-

quement représentant du Dieu Taureau, car la

Religion, en Crète, en reste au stade du culte

paléolithique.

MISSIONS. — Toutefois, le culte de la Femme

(1) Expression employée par Moret.

(2) MoRET : Civilisation Egyptienne.



— 122 —

Divine doit s'étendre; les Courètes veulent faire

connaître au loin leur Divinité, et voilà déjà des

« Missionnaires ».

Les Missionnaires crétois atteindront non seule-

ment l'Europe mais l'Asie; la déesse est connue

partout, et on retrouve des doubles haches merveil-

leusement travaillées jusqu'en Grande-Bretagne.

PERSÉCUTIONS. — Cependant, au moment où

les ministres de la Grande Mère veulent introduire

le culte officiel du Fils de Rhée, il s'élève une ter-

rible persécution: le Prêtre d'Attis (nom de la

nouvelle Divinité) est massacré. Les Courètes eu-

rent donc leurs martyrs et leurs saints, car le Prê-

tre d'Attis fut, par la suite, divinisé.

Cette persécution n'est du reste pas la seule

que nous ayons à enregistrer dans l'antiquité. Plus

tard, l'hérésie d' Ikhounaton en amènera une for-

midable dans toute l'Egypte.

HÉRÉSIE. — Qu'était au fond cette hérésie ?

Tout simplement une tentative de théorie maté-

rialiste : le Soleil devenait le Créateur, les rayons

solaires ayant tout fait naître : évolution de la

matière, négation d'un Dieu créateur.

Dès lors, le Dieu-Bélier Amon, l'Engendreur,

n'a qu'à disparaître. On mutile ses statues, ainsi

que celles d'Hathor; leurs noms même doivent



— 123 —

être grattés sur les murs des temples et jusque

dans les tombes ; leurs prêtres sont massacrés.

Satan ne perd pas ses droits : il veut effacer le

souvenir des temps où l'on croyait à l'Engendreur

de l'humanité, au Créateur du Soleil (1).

Pourtant, la persécution ne dure qu'un temps,

comme toutes les persécutions, et on s'empresse,

dès la mort du roi hérésiarque, de restaurer le

culte primitif.

CROYANCES ET CULTE IMMUABLES DANS

TOUS LES TEMPS. — Cette fois, les croyances,

les cérémonies et les rites demeureront les mêmes

qu'à l'époque antique des Shemson-Hor (2) jus-

que sous l'Empire romain. « Les statues égyp-

« tiennes, nous dira Platon, ne diffèrent ni par

« la forme, ni par aucun autre point de celles

« qui avaient été faites mille ans auparavant; la

« loi était inviolable parce qu'elle avait son prin-

« cipe dans la religion » (3) . Les rituels reste-

ront inchangés et « les Césars romains seront cou-

« ronnés suivant les rites des Serviteurs d'Horus,

« vieux de quatre mille ans » (4) .

(1) Cette persécution tend à nous démontrer que l'Egyptien ne

considérait Râ (le Soleil) qu'à titre de symbole du Dieu Créateur

et qu'il. croyait que le Soleil avait été créé.

(2) Serviteurs d'Horus.

(3) Encyclopédie.

(4) MORET: Civilisation Egyptienne.



— 124 —

La chaîne des traditions, écrira Moret, « rat-

« tache l' Enseigne du Clan aux rois thinites ».

Voilà pourquoi les vieilles croyances se retrou-

vent exprimées pareillement en Gaule et en Ibérie,

aux époques de la pierre taillée, et dans l'Egypte

historique: processions rituelles; reliques du Bison

ou d'Osiris exposées dans la Barque Sacrée; mar-

ques de doigts pour les offrandes, relevées à Pech-

Merle par l'abbé Lémozi (1) ; l'Echelle (2) ou

l'Escalier du Ciel par lequel Atoum s'est élevé

au-dessus du chaos.

Toutes ces figurations, et tant d'autres, se

découvrent dans les cavernes, attestant, aux temps

historiques, des survivances incontestables.

N'avions-nous pas raison d'affirmer que, si les

traces de la Magie sont légères aux âges qua-

ternaires, en revanche, celles d'une religion se révè-

lent nombreuses et prolixes. Tous les signes ont

une interprétation religieuse, depuis la marque du

doigt pour l'offrande jusqu'aux noeuds des Corde-

lettes gravées sur le Vase de Gundestrup (3) . A

nous de savoir déchiffrer la Pensée par l'Image,

le champ s'ouvre si vaste et si beau...

(1) On marquait une offrande, selon son importance, par le pouce

ou les autres doigts.

(2) Voir Peintures Espagnoles, par l'abbé BREUIL.

(3) VENDRY È S : Le Langage.



CHAPITRE XII

Quelques mots

sur le Totémisme

Le Totémisme a été à la fois religieux et social.

Social, parce qu'il a réuni sous son égide les

individus en familles — cellule d'abord, posses-

seur d'un même Totem, clan ensuite; mais il est

surtout religieux par essence.

Les Totems se rencontrent non seulement chez

les Egyptiens (époque prédynastique) , mais chez

les pré-Hellènes, et aussi, dans la suite des temps,

chez les Celtes (1).

« Les anciens Gaulois juraient par leurs Ensei-

« gnes dans les ligues et les expéditions militaires.

« On croit qu'elles représentaient des figures d'a-

« nimaux, principalement: le Taureau, l'Ours, le

« Lion. » (2) .

(1) On retrouve les traces du Totémisme jusqu'en Océanie.

(2) Encyclopédie.



— 126 —

Qui ne jettera un regard en arrière, sur les figu-

rations sacrées de nos cavernes? L'Ours, symbole

du Démon, depuis l'époque pré-moustiérienne ; le

Taureau des Enseignes qui sera reproduit sur le

Vase à libations de Gundestrup. Ces Enseignes

sacrées apparaîtront même, marquant de leur em-

preinte les premiers temps du Christianisme. Saint

Clément d'Alexandrie rapporte en effet « que les

« premiers chrétiens faisaient graver sur leurs

« anneaux l'image de la Colombe, du Poisson,

« du Navire aux voiles étendues, de la Lyre, de

« l'Ancre, etc.. C'étaient les symboles qui leur

« rappelaient les vérités les plus secrètes de leur

« religion » (1).

Voilà une dernière preuve : 1
0
 Que les sym-

boles ont eu un sens religieux dans tous les temps ;

2" Que tous les maillons de la chaîne se soudent,

depuis le Moustiérien jusqu'au Christianisme ;

3° Que les Totems n'étaient que la représentation

de croyances mystérieuses.

Nous savons que le mystère existe dans les

Cavernes.

Aux époques aurignaciennes et suivantes, on use

des symboles, on cache la figuration la plus impor-

tante; c'est déjà l'idée du Saint des Saints. L'En-

(1) BoissIER: Les Catacombes.





— 128 —

seigne, à son tour, réunira en elle le symbole et

le mystère.

L'initié primitif connaît seul la vérité qui se

dérobe au vulgaire, comme aux temps pharaoni-

ques, le Grand-Prêtre égyptien entrera, également

seul, dans « les places mystérieuses où nul ne

« pénètre, et où vit le Dieu-Homme » (1) . Donc,

symbole et mystère constatés depuis l'Aurignacien.

Moret fait remonter l'idée du Totémisme au Ka.

« L'idée du Ka persista en Egypte comme

« l'écho affaibli d'une conception très ancienne,

« celle d'une force vitale commune aux Etres et

« aux Choses, qui fournissait à tous existence et

« nourriture. »

Ce que nous pouvons dire avec quelque certi-

tude, c'est que l'idée de la force vitale préoccu-

pait le chasseur de rennes, la grotte-temple de

Pech-Merle en fait foi : le Bovidé mourant, por-

tant de nombreuses blessures, laisse échapper de

ses naseaux de longs traits. Ces traits semblent

bien devoir représenter la force vitale.

L'homme connaissait donc le principe de la vie;

mais la métaphysique primitive, à défaut de docu-

ments, ne peut guère être comprise, et nous nous

bornerons, revenant aux figurations totémiques, à

nous rallier à l'opinion de Durkheim lorsqu'il s'ef-

(1) MORET : Civilisation Egyptienne.



— 1 29 —

force d'établir que « le Totem n'est pas seulement

« le nom et l'emblème des membres du Clan, mais

« qu'il a un caractère sacré » (1).

En Egypte, « les monuments figurés qui appar-

« tiennent à la période antérieure à Ménès (2) ,

« c'est-à-dire, à l'époque des Shemsou-Hor, nous

« montrent bien des Etres agissant comme protec-

« teurs des hommes; ce ne sont point Râ, Osiris,

« Horus, les grandes figures de l'époque histo-

« rique. Ces patrons sont un Faucon, un Vautour,

« deux Flèches croisées, un Lévrier, un Disque

« solaire, un Poisson, etc.. » (3).

Que signifient, en somme, ces figures : le Fau-

con = le Dieu du Ciel; le Vautour = la Mère

Divine; les Flèches croisées appartiennent à la

Femme Divine; le Disque solaire représente déjà

le Soleil de l'Horizon Oriental = le Sauveur at-

tendu en Orient; le Lévrier = le Démon. La

conception religieuse n'est-elle pas éternellement

la même ?

Mais, nous dira-t-on, ces fétiches, « inertes à

« l'époque énéolithique, s'animent et mènent les

« hommes à la chasse, au combat » (4) .

N'oublions pas que la chasse est, avant tout,

(1) MORET et DAVY: Des Clans aux Empires.

(2) Menès, premier Roi d'Egypte.

(3) MORET: Civilisation Egyptienne.

(4) Id.

9



— 130 —

un devoir rituel, car l'Esprit du Mal se cache

dans les Fauves, et lorsque le combat se déclen-

che entre les hommes, le clan victorieux confisque

l'Enseigne ou les Dieux à son profit, mais il se

garde de les détruire. II sait trop bien qu'il n'a

qu'une portion de la Religion, et que cette Reli-

gion divisée se complète par celle d'autres clans.

Pour tâcher d'éclaircir la question, nous dirons :

chaque clan possède un verset différent, tiré d'un

livre sacré, et la réunion de tous ces versets com-

pose le Livre et la Religion. L'un des versets indi-

quera le Dieu du Ciel, — l'autre, la Mère Divine,

— un troisième, le Sauveur, — un quatrième, le

Démon, etc.. De plus, les Enseignes totémiques

fourniront le nom de l'agglomération humaine;

elles serviront de base à une organisation sociale,

et comme les traditions des ancêtres ne se perdent

pas, les Nomes égyptiens conserveront pieusement

les Enseignes des clans préhistoriques.

Si ces Enseignes se modifient, c'est à la façon

d'une langue qui se perfectionne. Nous retrou-

verons toujours les mêmes emblèmes, les figurations

ne changeront pas, parce qu'elles sont sacrées, elles

demeurent les archives, précieuses entre toutes, du

peuple qui les possède.

Dans les Cavernes de Gaule, nous ne décou-

vrons pas de Totems. Un seul indice — d'ailleurs

très léger — pourrait peut-être nous être fourni



— 131 —

par le gisement de Bourdeille (Dordogne) . Cer-

tains trous relevés par M. Peyrony en avant de

l'Abri ne révèleraient-ils pas l'emplacement de

poteaux totémiques ? Nous laissons au lecteur le

soin d'apprécier la description si soigneusement

faite, comme toujours, par M. Peyrony.

Après avoir expliqué l'état des lieux et le résul-

tat des souilles, l'auteur écrit : « J'ai remarqué

« la présence de trois trous cylindriques d'environ

« 40 cm. de profondeur, garnis de terre brune,

« d'eux d'entre eux placés en face des extrémités,

« avaient chacun 20 cm. de diamètre; le troi-

« sième, situé entre les deux autres, et à peu

« près à égale distance, n'en avait que 10. La

« disposition de ces trous, par rapport au bloc

« peint [préalablement découvert] m'a intéressé.

« J'ai cru y voir l'emplacement de gros piquets

« en bois, destinés à recevoir la barrière, soit en

« peaux de bête, soit en branchages entrelacés,

« qui devait isoler ce coin, sacré par ses images.

« Ce réduit aurait donc été le sanctuaire de la

« tribu. »

Le sanctuaire de. la cellule primitive, et quel

sanctuaire! Celui dans lequel se trouvent le Tau-

reau Divin — Dieu Créateur — et la Vache en

état de gestation !

Mais, sans nous écarter du sujet qui nous oc-

cupe, nous sommes amenés à nous demander si



— 132 —

l'un des trous à piquets de bois n'aurait pas servi

d'emplacement à un poteau totémique (1) ? Quoi

qu'il en soit, à part cette trace très mince, nous

répétons que nous ne voyons pas de Totémisme

dans nos grottes. Force nous est donc de l'exa-

miner là où il s'est conservé le mieux, c'est-à-dire

en Egypte.

Les emblèmes — objets ou animaux — sont

nombreux, car nous nous trouvons, à l'instar des

grottes européennes, en présence d'idéogrammes

qui sont des textes.

Que les hommes du clan attribuent l'origine du

Totem à une révélation reçue par un ancêtre,

l'idée peut se soutenir; car le Totémisme n'est, à

notre sens, qu'une histoire sacrée prophétique, et

la prophétie implique la révélation.

Dans ce cas, comme le Loup des Enseignes

aura raison de porter le nom d' « Oupouat » :

« J'ouvre le Chemin » ! L'homme de ces temps

reculés n'est-il pas l'homme-loup ? Mais n'est-ce

pas lui quand même qui ouvrira la voie aux des-

seins de Dieu à travers les broussailles et les ténè-

bres de la barbarie primitive? Moret paraît con-

firmer notre thèse quand il écrit: « La présence

(1) Moret écrit que « le temple (époque Thinite) n'est qu'une

hutte en clayonnage précédée d'une palissade, avec deux enseignes

en forme du signe "Neter" à l'entrée ». (Ceci paraît nous donner

raison.)



— 133 —

« du loup Oupouat sert de déterminatif au mot

« "Serviteurs d'Horus" dans les textes des Pyra-

« mides. » Ainsi les Shemsou-Hor ouvrent les

chemins.

Pourquoi Seth fìgurera-t-il sous la forme d'un

Lévrier? Le Lévrier n'a-t-il pas la réputation méri-

tée de courir vite? Et le Mal ne se répand-il pas,

lui-même, parmi l'humanité, avec une rapidité

inouïe...

L'acuité d'observation que nous avons remar-

quée chez l'artiste des Cavernes pour saisir le

regard, le mouvement précis et soudain qui feront

des animaux qu'il reproduit de véritables instan-

tanés; la pensée qu'il sait faire percer à travers

les sombres silhouettes schématiques de l'Espagne,

nous retrouverons tout cela dans les Totems. La

pensée personnelle de l'homme s'unira à une vision

juste du trait caractéristique de l'animal totémique.

« Osiris, nous dira Moret, au début, fétiche

« multiforme, tantôt arbre, tantôt taureau, revê-

« tira de bonne heure la pure forme humaine. »

II en est de même du Totem; il faut chercher

plusieurs idées sous une seule image: II nous sem-

ble que c'est ainsi qu'on parviendra à déchiffrer

I'idéogramme totémique.

Plus tard, lorsque, par suite de l'étendue terri-

toriale des Nomes, l'Egyptien sera appelé à réunir

plusieurs Totems, ce travail se fera avec une



— 134 —

méthode que l'on sent raisonnée. Quelques exem-

ples suffiront d'ailleurs pour le prouver :

En haute Egypte, dans le II
0
 Nome, le Faucon,

en tant que Dieu Horus, gouverne le territoire,

dont l'Enseigne signifie « le Trône d'Horus » ;

la déesse Vache Hathor domine le VII
e
 Nome,

celui du Bucrâne (1) ; les deux Flèches croisées

caractérisent la déesse Neit dans Saïs, sa ville,

or « Neit a les traits d'une Femme Divine » (2) .

« Dans tous les cas, l'Enseigne du Nome est

« une survivance, un legs de l'époque proto-histo-

« rique ou thinite. » (3) .

Nous ne pouvons que redire proto-historique

ou préhistorique, même culte, mêmes croyances

dans tous les temps. Que Seth soit le Lévrier toté-

mique ou que, devenu anthropomorphe, il soit pré-

senté en Egypte ou en Espagne sous la forme d'un

homme à tête de Lévrier, la pensée est identique,

les deux figurations auront pour signification : le

Démon.

Les Totems nous paraissent : 1
0
 avoir un carac-

tère sacré; 2° chaque Totem — animal ou objet

— serait un court chapitre de la religion primitive;

3° les traditions et les figurations même sont in-

(!) Note de Moret: le Bucrâne est l'origine du Sistre à tête

de Vache.

(2) MORET: Civilisation Egyptienne.

(3) là.



— 135 —

changées depuis la plus lointaine époque à laquelle

nous puissions remonter.

Essayons, pour un instant, d'émettre un doute

sur le fond commun des croyances. Lorque les

Shemsou-Hor arrivent en Egypte, par le Delta,

ils apportent leurs Dieux, mais ils trouvent un culte

indigène. Leur premier geste devra être de détruire

les anciennes divinités totémiques. Or, il se passe

tout le contraire; ils joignent les Enseignes primi-

tives à leurs Dieux et les conservent pieusement.

Peut-être les noms divins ne s'accordent-ils pas?

Mais le fond des croyances demeure le même.

Différence de langage, certes, mais idées religieuses

identiques.

Cette unité de croyance sera la raison pour

laquelle nous retrouvons intacts les précieux docu-

ments de nos Grottes.

Des apports de populations différentes ont oc-

cupé les Cavernes de l'Europe Occidentale, y ont

séjourné plus ou moins longtemps, aucun d'eux n'a

anéanti ou même mutilé les figurations sacrées. Le

Solutréen a eu beau s'interposer entre l'Aurigna-

cien et le Magdalénien, les Ibères succéder aux

Tartesses, les Gaulois aux Ibères, nos Grottes ont

été préservées.

On ne saurait prétendre que ces populations

ignoraient les Grottes, car nous savons, par les

auteurs latins, que les Ibères, refoulés de la Gaule



— I 36 —

en Espagne par les Celtes, éprouvaient le plus vio-

lent chagrin d'abandonner leurs rochers où ils lais-

saient leurs croyances et même leurs lois.

Puis, les Prêtres des Celtes, les vieux Druides,

arrivent à leur tour. Ils « fouillent avec achar-

« nement les grottes de la Gaule » (1) ; ils déchif-

frent, peut-être, les rébus laissés par leurs précur-

seurs; dans tous les cas, une fois de plus, les figu-

rations seront respectées, et la Femme Divine de

Laussel pourra se reconnaître dans l'image drui-

dique de la Vierge-Mère des Grottes Chartraines.

En concluant, nous dirons que le culte totémique

et celui de nos Cavernes s'unissent pour frayer la

voie au Mystère de la Rédemption.

(1) ROUILLARD: La Parthénie.



CONCLUSION

Nous espérons avoir suffisamment démontré

qu'aux époques aurignaciennes et suivantes,

l 'homme de ces temps reculés croyait en un

Dieu Créateur, en une Mère Divine et atten-

dait un Rédempteur.

Nous tenons à expliquer pourquoi nous avons

cherché nos documents comparatifs en Asie, en

Egée et en Egypte. C'est, en effet, dans ces

contrées qu'on a pu atteindre la civilisation la

plus lointaine et retrouver les textes les plus archaï-

ques relatant des traditions plus antiques encore.

Or, ces traditions se rapprochaient des temps

paléolithiques, les survivances étaient certaines,

nous devions forcément en relever des traces aux

époques préhistoriques.

A l'aide des remarquables et récents travaux

de grands savants tels que MM. Glotz, Dela-

porte, Moret et Vendryès, nous avons pu com-

prendre des figurations, des idéogrammes et même



— 138 —

des scènes entières des Cavernes gauloises ou

ibériques.

Mettant en regard les textes cités et les figura-

tions des Grottes, nous avons reconnu une identité

telle qu'aucun doute ne paraît pouvoir subsister.

Nous nous trouvions donc sur la bonne voie.

Avec Glotz, l'étude du culte néolithique égéen

nous a permis de découvrir dans la Femme Divine

de Laussel, l'ancêtre de la Déesse de Phaïstos, la

Grande Mère de l'Egée; la croyance au Taureau

Divin, l'Engendreur de l'Humanité ; le mystère du

Minotaure, c'est-à-dire, le Dieu fait Homme ;

l'Immolation du Dieu Rédempteur. Ces docu-

ments néolithiques, nous les avons relevés sem-

blables à l'Aurignacien et aux époques magda-

léniennes.

Grâce à Delaporte, il nous a été donné de

déchiffrer une scène des Cavernes des Eyzies,

scène trop réaliste pour la répéter ici, mais qui

atteste, néanmoins, ce que nous signalons avec

insistance : la certitude des survivances.

Enfin, l'ouvrage de Moret: Le JVÏÍ et la Civi-

lisation Egyptienne, si fortement documenté, nous

a considérablement aidé à déchiffrer les peintures

rupestres des régions du Tage et du Guadiana.

Nous pensons intéresser le lecteur, avant de

terminer, en décrivant quelques-uns des tableaux

qu'il nous a été possible d'expliquer :



— 139 —

1 0 — Une scène magique où Seth, sous la

forme d'un corps d'homme à tête de Lévrier, joue

un rôle de premier plan (scène pornographique) .

2° — La description, par l'abbé Breuil (des-

cription que nous avons donnée au chapitre de

la Trinité) d'une « grande silhouette [élevée dans

« les airs] présentant une main à trois doigts ».

Souvenons-nous des textes des Pyramides : « Trois

« sont tous les Dieux dont le nom [de ce trium-

« virât] est caché en tant qu'Amon. » Donc,

en Espagne, même conception qu'en Egypte :

Trinité-Unité.

3° — Un grand tableau, que nous qualifierons

de « Scène du Sacre ». Le pouvoir est conféré

à un Chef, et cette cérémonie rappelle la fête égyp-

tienne à laquelle Moret, par une trouvaille heu-

reuse, a appliqué le terme d' « Osirification ».

Dans les peintures espagnoles, le Chef assis tou-

che de la main droite un « bâton recourbé » (1) .

Derrière lui, des personnages exécutent une danse

rituelle; alors que, suspendue dans les airs, une

silhouette noire paraît descendre sur la tête du

Chef. Au fond du tableau, une stèle funéraire sur

laquelle on perçoit les deux yeux d'une figure

étrange et, dans le bas, les pieds de l'idole. A

côté, Fauteur signale un grand « poignard ».

(I) En Egypte, le « bâton recourbé » est le déterminatif -du mot

« Force », dans le sens de « Pouvoir ».



— 140 —

U ne nous paraît pas trop nous avancer en recon-

naissant le rituel osirien ou, pour le moins, pré-osi-

rien, car le Poignard Vengeur sert de signature

à cette très intéressante figuration.

4" Mais voici mieux. Notre hypothèse va rece-

voir confirmation par la scène de Râ.

Nous allons mettre en parallèle le texte cité

par Moret (A) et la peinture reproduite par l'abbé

Breuil (B) :

A. — « Le Soleil est représenté sous les traits

« d'un enfançon naissant à l'aube, grandissant

« d'heure en heure; puis à midi, homme dans

« toute sa force; au soir, sa stature va s'inclinant

« jusqu'à la taille courbée d'un vieillard. »

B. — En Espagne, la figuration se présente

ainsi : le Soleil se lève à l'Aube — le Disque est

sans rayons. Midi nous montre, dans une sorte

d'apothéose, un bel homme, éblouissant de blan-

cheur et de clarté. Un de ses bras écartèle le

Disque Solaire. Mais, en face, un vieillard, entiè-

rement noir et tout courbé, le regarde, sarcastique,

c'est la décrépitude et la nuit.

II est bien évident que le texte égyptien et la

peinture espagnole se rejoignent dans une concep-

tion similaire.

Ainsi donc, nous relevons, en Gaule et en Ibérie,

les mêmes documents qu'en Asie, en Egypte et



— 141 —

chez les pré-Hellènes. Nous ne croyons pas à la

contamination des cultes par l'excellente raison

que nous constatons plutôt un fond commun dont

les croyances sont exprimées différemment.

Toutefois, ne sommes-nous pas en présence d'un

admirable ensemble de conceptions religieuses im-

muables depuis les premiers âges du monde, et

notre pensée ne se reporte-elle pas, involontaire-

ment, sur les deux axiomes que nous faisions nôtres

au début de cet ouvrage ?

— « L'Humanité cherchait son Dieu partout. »

— « Avant la naissance du Christ, on le pré-

« pare et on l'attend. » (1).

Le Miracle de l'Eglise Eternelle, le voilà, car

nous trouvons, dans nos Cavernes, l'Eternité dans

le Temps...

(1) Père SERTILLANCES : Le Miracle de l'Eglise.





TABLE DES MATIÈRES

Pages

AVANT-PROPOS 5

Chapitre Ier. — Les Sanctuaires 11

— II. — L'Homme quaternaire croyaii-il
en Dieu ? 18

— III. — Aux Temps paléolithiques : Le
Mystère de la Vierge-Mère . 30

— IV. — L'Humaniié attendait un Ré-
dempteur 40

— V. — La Trinité 67

— VI. — Le Culte des Morts 71

— VII. — Les Croix aux Epoques préhis-
toriques et historiques .... 75

— VIII. — Les Arbres Sacrés 80

— IX. — Le Démon , . 90

— X. — Magie et Astrologie 103

— XI. — Traces du Culte aux Temps pa-
léolithiques 110

— XII. — Quelques mots sur le Totémisme 125

CONCLUSION . . . . • 1 37



Bergerac — — ■— — —

Imprimerie Générale du S. -O.

(H. Trillaud)

— — Place des Deux-Conils




	Faux titre et titre
	Avant-propos
	Chapitre premier. Les sanctuaires.
	Chapitre II. L'homme quaternaire croyait-il en Dieu ?
	Chapitre III. Aux temps paléolithiques : le mystère de la Vierge-Mère.
	Chapitre IV. L'Humanité attendait un Rédempteur.
	Chapitre V. La Trinité.
	Chapitre VI. Le culte des morts.
	Chapitre VII. Les croix aux époques préhistoriques et historiques.
	Chapitre VIII. Les arbres sacrés.
	Chapitre IX. Le Démon.
	Chapitre X. Magie et astrologie.
	Chapitre XI. Traces du culte aux temps préhistoriques.
	Chapitre XII. Quelques mots sur le Totémisme.
	Conclusion
	Table des matières
	Achevé d'imprimer

