


INSTITUT DE FRANCE.

PARISTYPOGRAPHIE DE FIRMIN-DIDOT ET G'E
IMPRIMEURS DE L’iNSTITUT DE FRANCE, RUE JACOB, 36

M DCCC XGVIII

LES ORIGINES
DE

L’ARCHITECTURE FRANÇAISE
DU MOYEN AGE

PAR

M. ÉDOUARD CORROYER
MEMBRE DE l’aCADÉMIÈ DES BEAUX-ARTS







LES ORIGINES
DE

L’ARCHITECTURE FRANÇAISE
DU MOYEN AGE

PAR

M. ÉDOUARD CORROYER
MEMBRE DE L’ACADÉMIE DES BEAUX-ARTS

Lu dans la séance publique annuelle des cinq Académies 
du mardi 25 octobre 1898

fYiBLIC’LkoÜE 
! LE LA VILLE
| CE RgFLGUEUX^

Notre beau pays de France semble avoir été voué à 
l’architecture, dès les temps les plus anciens, par les 
colonisateurs et les conquérants qui s’établirent dans les 
Gaules. Ils importèrent avec eux les bienfaits matériels 
d’une civilisation plus avancée et la beauté de leurs arts, 
parvenus à un haut degré de perfection.

Le grand art de l’architecture s’est développé chez les 
Gaulois et les Francs non par des phénomènes de géné­
ration spontanée, mais suivant les effets naturels, logiques 
de la fdiation des idées et des arts. Puis sous l’action des 
relations extérieures, principalement avec l’Orient, il s’est 
transformé par des évolutions incessantes qui se pénè­



6
trent, se ramifient, se poursuivent, s’enchaînent à travers 
les siècles et se manifestent dans leur expression monu­
mentale la plus grandiose.

C’est au milieu de la période de temps dite, du moyen 
âge, dans la première moitié du XIe siècle, que l’architec­
ture nationale, née de la terre gallo-franque, s’annonce et, 
bientôt après, apparaît avec son caractère déterminé.

L’architecture française s’est formée de trois éléments 
principaux : grec, gréco-romain et byzantin.

Les Romains enseignèrent l’art de bâtir aux Gaulois et 
aux Gallo-Francs, en construisant sur leur sol et selon le 
mode romain, des palais, des basiliques, des thermes, des 
cirques, des théâtres, des arcs de triomphe ; cependant ils 
n’exercèrent qu’un ascendant esthétique fort restreint sur 
l’art du moyen âge.

La Gaule a subi la domination romaine par l’effet con­
sécutif de la conquête ; mais l’action civilisatrice de la 
Grèce s’était affirmée, plusieurs siècles auparavant, par la 
fondation de colonies grecques au nord de la Méditerranée. 
Les monuments, élevés en Provence dès le commence­
ment du premier siècle de notre ère, nous en donnent la 
preuve, principalement à Arles et à Nîmes, où ils ont gardé 
des traces profondes de l’art hellénique. Ces édifices sont 
dus, sans nul doute, à des artistes grecs de la Province 
romaine, car il n’existe pas d’exemple analogue en Italie.

Les changements et les embellissements de l’architec­
ture imposée par Rome dans les pays conquis, se produi­
sent d’abord dans les provinces (i). Par l’effet d’un senli-

(1) Léon Rénier. Ses cours au Collège de France.



— 7 —
ment de liberté particulier à la race gauloise, Rome se 
trouvait alors recevoir plus qu’elle ne donnait, et il s’opéra 
comme une transfusion d’un sang nouveau, plus vif et 
plus riche. A Nîmes on voit, comme exemple, le chapiteau 
composite, qui n’apparaît à Rome que sur les colonnes de 
l’Arc de Titus, érigé après la prise, en l’an 70, de Jérusa­
lem et de son temple.

L’influence grecque sur l’architecture du moyen âge se 
manifeste de nouveau vers le Ve siècle après l’établisse­
ment, dans la Gaule-Franque, des moines chrétiens venus 
d'Orient.

L’Institution monastique exerça, dès son origine, une 
action puissante et féconde parce que ses moines étaient 
en ce temps des semeurs d’idées et, mieux encore, des 
semeurs d’exemples. Elle a brillé d’un vif éclat jusqu’à 
Charlemagne, en préparant l’avènement, puis les évo­
lutions successives des connaissances humaines, par le 
développement cultivé des sciences, des arts et particu­
lièrement de l’art de l’architecture.

Trois grands foyers spirituels ont illuminé les premiers 
siècles du moyen âge : Lérins, où saint Honorât fonda 
une école théologique de haut renom; L'Irlande, illustrée 
par saint Colomban et ses compagnons, célèbres par 
leurs sciences, surtout celles des manuscrits et des minia­
tures, sciences importées de la Scandinavie où l’art 
oriental avait prospéré, en raison des relations très 
actives de ce peuple avec Byzance. Et enfin le Mont Cassin, 
où saint Benoît institua l’ordre célèbre des Bénédictins, 
auxquels il donna sa règle en 529.



— 8 —
Saint Benoît fut un des bienfaiteurs de l’humanité. 

Son mérite, indépendamment de sa haute sagesse philoso­
phique, est d’avoir compris, le premier peut-être, que le 
travail utile est la principale condition de la perfection 
morale.

Il faut reconnaître, et c’est de simple justice historique, 
que les abbayes ont illustré l’époque dite du moyen âge, 
après avoir sauvé le pays de la barbarie. Jusqu’au milieu 
du XIIe siècle les sciences, les lettres et les arts, la 
richesse et l’intelligence, en un mot la toute puissance en 
ce monde, était possédée par les corporations religieuses. 
Ces grandes maisons devinrent alors de véritables écoles 
dont la force d’expansion fut immense.

L’architecture, dont l’enseignement était si spécialement 
en honneur dans les écoles monastiques, tout en subissant 
encore les usages romains quant à la construction même, 
s’était modifiée sous l’effet des relations constantes 
existant alors entre les monastères d’Occident et d’Orient, 
surtout avec ceux de la Syrie.

Province romaine au IIe siècle, la Syrie centrale fut 
rapidement le foyer d’un mouvement architectonique 
très remarquable. Les traditions originelles étaient con­
servées, mais après avoir très profondément subi l’in­
fluence grecque (i). L’emploi simultané des arcs appa­
reillés et des colonnes avec leurs plates-bandes, donnent 
aux édifices élevés en Syrie du IIe au VIIe siècle un 
caractère très particulièrement original ; on voit même

(1) Melcuior de Vogüé, de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. 
La Syrie centrale, etc.



— 9 —
des églises syriennes, entièrement voûtées en berceau, 
surmontées, au centre de leurs travées, d’une coupole 
imitée des Perses; essais timides encore, marquant pour­
tant les étapes d’un mode de construction qui devait 
prendre à Constantinople, dans l’Europe occidentale, et 
principalement en France, un si grandiose développement.

L’architecture gréco-romaine de la Syrie centrale fut 
connue des moines d’Occident ainsi que le prouve le style 
architectural adopté par eux pour la construction de leurs 
édifices réguliers. Cette période monumentale a reçu la 
dénomination, toute moderne, de romane, en vertu d’un 
baptême archéologique qui ne date que de 1825 ; un sa­
vant membre de la Société des Antiquaires de Normandie 
ayant alors proposé d’appliquer ce mot : roman à l’archi­
tecture qui était postérieure à la domination romaine et 
antérieure au XIIe siècle, estimant qu’il pouvait exister 
une architecture romane au même titre qu’il y avait des 
langues romanes. L’idée parut juste, mais les conséquences 
qu’on en tira le furent beaucoup moins; on abusa de ce 
qualificatif, dont l’emploi doit être prudemment vérifié, 
car l’architecture dite romane a des ramifications nom­
breuses, avant et après les dates qui lui ont été assignées 
arbitrairement.

Les institutions religieuses soumises à la règle avaient 
pris, vers la fin du Xe siècle une importance considérable, 
qui augmenta encore avec les malheurs du temps. C’était 
alors une croyance universelle que le monde devait finir l’an 
mil de l’Incarnation (1). L’épouvante était générale et, pour

(1) Michelet, Moyen âge.
2



IO
conjurer la colère céleste, de grands biens furent aban­
donnés aux abbayes qui abritaient les malheureux déses­
pérés. L’angoisse de cette effroyable attente du Jugement 
dernier s’accrut encore par les calamités qui précédèrent 
cette date fatale. Mais lorsqu’elle eut passé sans tenir ses 
sombres promesses, l’humanité se sentit revivre, et son 
premier sentiment fut un élan d’amour et de reconnais­
sance pour Dieu qui ne l’avait pas anéantie. Alors d’in­
nombrables pèlerinages commencèrent aux Lieux saints 
et à Constantinople, qui rayonnait encore de sa magnifi­
cence byzantine.

Ces voyages, ces croisades, intellectuelles pour ainsi 
dire, précédant les expéditions militaires du siècle suivant, 
développèrent encore les relations existant, bien avant 
Charlemagne, entre les moines d’Orient et ceux d’Occi­
dent; ceux-ci rapportèrent de leurs voyages lointains des 
tracés, des dessins, des modèles de monuments et ame­
nèrent avec eux les artistes capables de les reproduire 
dans leurs monastères. L’abbaye de Cluny en donne un 
exemple par l’application qu’elle fit, dès le XIe siècle, de 
l’architecture, née d’une inspiration syrienne, qui devint 
le type de Yart monastique enseigné dans ses écoles.

Dès le commencement du XIe siècle un grand mouve­
ment architectonique se produisit. Il était la conséquence 
des pèlerinages que la foi religieuse avait suscités, et se tra­
duisit par de superbes édifices, suggérés par la civilisation 
orientale: Saint-Marc, en Italie et Saint-Front, en France, 
sont des exemples de l’influence byzantine en Occident. 
Ces deux magnifiques monuments, couronnés par de vastes



11
coupoles, sont contemporains. Ils ont été inspirés de 
l’église des Saints-Apôtres, élevée à Byzance au temps de 
Justinien; ils présentent cette particularité d’être res­
semblants d’aspect tout en différant entre eux dans leur 
structure.

Saint-Marc est bâti selon les usages romains, en ma­
çonnerie savamment combinée, moulée pour ainsi dire, 
puis revêtue d’une décoration brillante, composée de stucs 
et de mosaïques.

Saint-Front, construit en pierre apparente, d’une 
beauté saisissante dans sa majestueuse simplicité, est un 
chef-d’œuvre de stéréotomie, ses constructeurs ayant ré­
solu le problème de répartir la charge des voûtes en cou­
pole sur quatre points d’appui solidarisés par des arcs à 
l’aide de pendentifs savamment appareillés (i).

Votre illustre confrère Abadie, qui a restauré Saint- 
Front, a fixé l’âge de l’église; ses études, ses consta­
tations préliminaires et, très particulièrement, une photo­
graphie, faite en 1870, déterminent l’état extérieur des 
coupoles. Il découvrit alors que la coupole ouest, vers le 
clocher, et celui-ci sur sa face est, portaient des traces 
de feu, marquées par la calcination des parements et sur­
tout celle des arêtes des pilastres et des fenêtres. Ce pré­
cieux document (2) est une preuve évidente, un témoignage

(1) Nota. — Il faut remarquer que sur les 20 pendentifs des 5 coupoles, 
17 sont appareillés normalement à leurs courbes génératrices; les 
3 autres ont été refaits au siècle dernier sans tenir compte de l’appareil 
ancien.

(2) Les clichés originels sont entre les mains de M. l’architecte diocé­
sain de Périgueux.



irrécusable'de l’existence des coupoles avant l’incendie de 
1120, le seul dont l’histoire locale ait fait mention.

11 est donc permis de croire, et de dire, que l’église à 
coupoles de Saint-Front est celle qui fut consacrée en 
1047, après son achèvement, sous l’épiscopat de Giraud 
de Gourdon.

La construction en pierres appareillées des coupoles de 
Saint-Front fut un événement considérable au moment où 
les architectes avaient la préoccupation constante de mettre 
à l’abri de l’incendie leurs églises si souvent détruites 
par le feu (1). Cette révolution dans l’art de bâtir fit sen­
tir ses effets d’abord en Aquitaine, qui avait conservé les 
principes antiques, puis dans les provinces voisines, et dès 
la fin du XIe siècle un grand nombre d’églises s’élevèrent 
à l’exemple de l’église de Périgueux. Cependant des modi­
fications se produisirent dans les premières années du 
XIIe siècle ; elles avaient pour but de diminuer les masses 
des églises à coupoles primitives et de faire une répartition 
plus pondérée, plus savante des poussées et des résistances, 
en accusant la fonction des pendentifs par des arcs dia­
gonaux indépendants, mais solidarisés à leur naissance 
en conservant une élasticité et une solidité parfaites.

On voit un des premiers exemples de ce système de 
construction à l’église de Montagne près de Saint-Emilion.

C’est l’œuvre des architectes laïcs, disciples des moines ; 
car les progrès réalisés dans l’art de bâtir se sont accom­
plis rapidement par la science des constructeurs, « ces 
illustres maçons du moyen âge », selon l’expression fort

(1 ) Viollet-le-Ddc. Dictionnaire d’Architecture, etc.,t. IV, p. 41 et 350.

-- 12 --



— 13 —
juste de Quicherat. Labelle moisson d’idées, semée par les 
moines, fut recueillie par le peuple laïc, instruit à leurs 
écoles. Il faut se souvenir que si les immenses cathédrales, 
les grands châteaux féodaux avec leurs formidables don­
jons, les maisons de ville, les hospices, les palais et les 
enceintes des cités, ne sont pas l’œuvre des moines, ceux 
qui les ont conçus et construits, c’est-à-dire les enfants du 
peuple, lés architectes laïcs, étaient les élèves de <ÿes reli­
gieux : moines-architectes. C’est dans les écoles des abbayes 
si libéralement ouvertes à tous, qu’ils avaient puisé les pre­
mières connaissances d’un art qu’ils ont appliqué avec tant 
d’habileté. Leurs talents se développèrent en liberté après 
l’affranchissement des communes et la formation des 
corporations populaires des métiers. Les architectes laïcs 
devinrent alors les auxiliaires des évêques séculiers, 
relevant du pouvoir royal régénéré et délivré de la double 
étreinte de la noblesse féodale et du clergé régulier.

Parmi les églises construites en Anjou, la nef de Saint- 
Maurice à Angers,notamment,était achevée en n5o par la 
construction de ses voûtes suivant la nouvelle méthode; 
c’est-à-dire que les travées étaient disposées sur plan carré, 
que la coupole était remplacée par des arcs diagonaux 
croisés, en pierres, appareillées normalement à leurs 
courbes génératrices et supportant des remplissages en 
pierres également appareillées.

Cette méthode est connue sous la dénomination de : 
voûtes sur croisée d'ogives. C’est le caractère particulier de 
l’architecture française du moyen âge ; mais il faut savoir 
que : o^weou augive, comme on l’écrivait autrefois, signifie 
l’arc diagonal dont le croisement forme l’ossature de la



— 14 —
voûte etnullement la forme del’arcbrisé, —improprement 
nommé ogive; —celui-ci se compose de deux courbes 
opposées, se coupant sur un angle plus ou moins aigu. Cette 
forme d’arc était connue très anciennement, particulière­
ment en Perse, où les constructeurs n’en ont pas employé 
d’autres depuis les derniers Sassanides. C’est un expé­
dient, un moyen de donner plus de résistance à l’arc, en 
diminuant l’effet de ses poussées latérales, mais les archi­
tectes du moyen âge n’employaient pas le mot : ogive pour 
désigner la forme de l’arc brisé, forme quia varié à l’infini 
du XIIe siècle jusqu’à la fin du XVe.

Dès la seconde moitié du XIIe siècle le nouveau système 
avait remplacé tout autre mode pour le voûtement des 
églises. Il faut remarquer, en même temps, le plan carré 
adopté pour les travées des grandes cathédrales : celles 
de Paris, de Noyon, de Laon, de Sens, entre autres; ce 
fait démontre que l’influence de la coupole a persisté 
après le XIIe siècle, jusqu’à la transformation des travées 
carrées en travées rectangulaires, voûtées sur croisée d’o­
gives, comme les cathédrales de Reims et d’Amiens, pour 
ne citer que les premières et les plus importantes du 
XIIIe siècle.

Les architectes du Domaine royal et surtout ceux de 
l’Ile-de-France avaient adopté la croisée d’ogives dans la 
deuxième moitié du XIIe siècle, et vers la fin de ce même 
siècle, familiarisés avec le nouveau système et guidés par 
leur science professionnelle, ils inventèrent Y arc-boutant, 
qui accomplit à son tour une révolution dans l’art de bâtir. 
La stabilité assurée, suivant les usages anciens, à l’aide des 
masses inertes et passives, était remplacée par l’équilibre



— 15 —
mobile et actif; système d’une hardiesse surprenante, dont 
les architectes du temps ont tiré des effets merveilleux, 
mais en même temps innovation dangereuse, parce qu’elle 
a pour conséquence de reporter au dehors les organes 
essentiels que les constructeurs d’autrefois avaient tou­
jours préservés en les établissant sagement au dedans. 
Aussi faut-il constater que si la nouvelle voûte s’était 
généralisée, en moins de cinquante ans, dans toute l’Eu­
rope occidentale et même en Orient, le succès de l’arc- 
boutant fut en France beaucoup moins prompt et plus 
restreint.

Au nord de la France, pendant le XIIIe siècle et une 
partie du XIVe, on édifiait, ou l’on réédifiait avec enthou­
siasme, et même sans nécessité, de grandes cathédrales à 
plusieurs nefs voûtées sur croisée d’ogives, et dans les­
quelles celles de la nef principale, surélevée, étaient 
contre-boutées par des arcs-boutants extérieurs.

Au midi, onélevait, au même temps, de grandes églises 
chrétiennes suivant les principes antiques. Soit par résis­
tance à l’entraînement ou réaction contre le mouvement 
novateur, les architectes prudents donnaient à leurs 
édifices religieux une nef unique, large et haute, rappe- 
pelant les grands ouvrages construits à Rome, comme la 
basilique de Constantin ou le tepidarium des Thermes de 
Caracalla.

D’ailleurs le nouveau système des voûtes arc-boutées, 
qui apparaît dans le Midi ainsi qu’une importation excep­
tionnelle, ne s’était pas établi, même dans son berceau ori­
ginel, sans de grandes difficultés, car de graves mé­
comptes avaient signalé son avènement. En l’absence des



sciences mathématiques qui ont apporté de si puissants le­
viers aux architectes modernes, il fallait aux constructeurs 
du XIIIe siècle une habileté professionnelle et une expé­
rience étonnantes pour construire des voûtes immenses 
et neutraliser l’énergie de leurs poussées à l’aide d’arcs- 
boutants faisant fonctions d’étais permanents, et il fallut 
également de longs tâtonnements pour transformer en 
règles à peu près fixes les formules, nécessairement em­
piriques, des constructeurs novices.

Malgré tous ces obstacles, la fortune de l’architecture 
nouvelle fut considérable, si grande même que des symp­
tômes de déchéance se manifestèrent dès le XIVe siècle et 
s’affirmèrent dans le cours du siècle suivant. L’abus de 
l’équilibre, la diminution excessive des points d’appui, 
aggravée par la témérité des porte-à-faux; l’insuffisance 
des fondations et l’exagération de hauteur; la mauvaise 
qualité des matériaux et leur appareil défectueux; la 
rapidité de l’exécution excitée par une émulation mal 
entendue, née des rivalités de clochers; la pénurie des 
ressources, conséquences des convulsions sociales et poli­
tiques, compliquées par les malheurs des guerres, sont 
autant de faits qui peuvent expliquer la ruine d’un art qui 
a brillé d’un si vif éclat, et l’on peut en trouver la cause 
initiale dans l’abandon des traditions antiques.

Cette période d’architecture, qui naît au XIIe siècle pour 
s’éteindre avec le XVe, est désignée improprement sous 
le nom de gothique, radicalement faux au double point 
de vue de l’histoire et de l’archéologie. Il faut protester 
contre ce mot : gothique, qui n’était au siècle dernier qu’un 
terme ironique, synonyme de barbare, et qui est devenu,

_ 16 —



— 17—

par une singulière anomalie, le vocable adopté depuis 
cinquante ans pour désigner l’époque la plus civilisée du 
moyen âge et, précisément, l’une de celles dont l’art 
national peut être le plus légitimement fier.

Il serait plus juste de déterminer cette brillante période 
de notre histoire par un qualificatif expressif, résumant 
exactement les manifestations de fart dans notre pays, 
depuis ses commencements jusqu’à la fin du XVe siècle.

C’est à bon droit qu’elle doit être désignée sous ce titre : 
l'Architecture française du moyen dge; car elle est née dans 
les provinces qui ont constitué la France moderne. C’est 
dans l’Aquitaine, dans l’Anjou, dans le Maine qu’elle a ses 
origines certaines. C’est dans le Domaine royal et princi­
palement dans l’Ile-de-France qu’elle a accompli ses trans­
formations les plus étonnantes et c’est du cœur même de
la France qu’elle a si brillamment rayonné sur l’Europe.

BIBLIOTHEQUE î 
CE LA VILLE !

DE PÉRIGUEUX f
V------ ----r^-T-TT-'.

3



y


